
Y e
1 eVC1él JULIO-1986

EL APARTHEID
ESTA CONDENADO
POR EL EVANGELIO'

Mayo 1886-Mayo 1986

Centenario
de los Mártires
de Chicago

DEFENSA DE LA DIGNIDAD HUMANA:

UNA TAREA
DE TODOS

Conversando
con Monseñor
Santiago Tapia,
Vicario de la
Solidaridad



" EDITORIAL 1
" PRESENTACION 3

" ENTREVISTA

- Conversando con Monseñor Santiago Tapia 4

" BIBLIA Y REALIDAD

- Respuesta Humana a la Gracia Liberadora
de Dios.
Geoffrey Domnan 9

- Misión y Liberación.
Mortimer Arias 16

" IGLESIA Y SOCIEDAD

- Los sucesos de Chicago.
Mario Garcés y Pedro Milos (ECO) 28

- Discurso de Samuel Fielden 33
- Declaración Pública.

Confraternidad Cristiana de Iglesias 34
" MUNDO ECUMENICO

- Declaración sobre el Año Internacional de
la Paz.
Comité Ejecutivo del Consejo Mundial de
Iglesias 37

- El Apartheid está condenado por el
Evangelio 38

- El Mensaje de la desesperanza.
Felipe Adolf, Secretario General, CLAI 44

- Defensa de la dignidad humana:
Una tarea de todos 46

- Premio "NIWANO" por la Paz 51

" REFLEXIONES

- La vida en su plenitud.
Dorothee Slle 52

" GUIA DE ESTUDIO BIBLICO
- ¿Qué significa Reconciliación? 59

" ULTIMA PAGINA 64
Portada (tomada de : CHILI; un peuple brode
sa vie et ses luttes, de André Jacques).

" SEPARATA

KAIROS: Un desafío a las Iglesias.



EDITORIAL

V IVIMOS en un país donde lo "anormal"
se ha transformado en normalidad; lo "ex-
cepcional" en habitual; la "emergencia" en
experiencia cotidiana; lo "transitorio" en
permanente.
Especialmente para los más jóvenes, cuya me-
moria no traspasa los últimos diez o doce años,
es normal que uno de cada cuatro chilenos en
edad de trabajar esté cesante o subocupado;
que quienes no tengan dinero no tengan acce-
so a la salud ni a la educación superior; que
quienes cometieron la osadía de adquirir una
vivienda a plazo tengan que dejar de comer para
pagar, o dejar de pagar para comer. Es habitual
que quien desee expresar en público sus ideas
o aspiraciones reciba una golpiza y sea dete-
nido; o que quien presuntamente posea alguna
información de interés para la "seguridad" in-
terior del país, sea sometido y violentado para
que cuente lo que se supone que sabe; o que
personas sean apremiadas para pasar por enci-
ma del secreto profesional Es cotidiano que
las casas sean registradas violentamente en
busca de "delincuentes" o que en vísperas de
alguna movilización social, las calles amanez-
can atestadas de uniformados fuertemente ar-
mados y camuflados para preservar el orden
público. Para ellos, "la vida es así", y por eso
les es muy difícil imaginar siquiera una vida
diferente. Y la tendencia a incorporar estas si-
tuaciones como expresión de normalidad afec-
te al conjunto de nuestra sociedad.
No obstante, para el cristiano que procure
permanecer atento al llamado del Señor Jesu-
cristo en su Evangelio, estas situaciones se
convierten cada vez más en un verdadero
"aguíjón en la carne" que lo empujan a buscar
pistas, pensamientos, claves, ideas que ilumi-
nen su acción en favor del cambio en la so-
ciedad. Es como una herida dolorosa que cla-
ma por su curación.
La tarea cristiana hoy no puede entenderse en
términos de entregar sedantes que aminoren el
dolor y permitan olvidar la herida. Aunque
parezca extrañlo, la urgencia está en trabajar
para que el dolor "aguijonee" la conciencia de
más y más cristianos y no cristianos, de mane-
ra que todos nos unamos en la búsqueda de
una eficaz curación, antes de que sea demasia-
do tarde.





PRESENTACION

UN APORTE
A LA
REFLEXION
En esta búsqueda de un pensamiento que oriente nuestra presencia cristiana en la sociedad,
este número de Evangelio y Sociedad ofrece dos líneas temáticas centrales, la una proveniente
de la Biblia y la otra de una experiencia histórica concreta.
Aproximándonos al entendimiento bíblico de la Reconciliación, en la sección "Biblia y Socie-
dad" compartimos dos artículos -de Geoffrey Dornnan y Mortimer Arias- que rescatan el
tema bíblico del "Año de Jubileo" como clave para la comprensión del mensaje liberador del
evangelio y como paradigma de nuestra misión cristiana hoy.
Tales aportes son valiosos para abordar desde una perspectiva bíblica el desafío de la "repara-
ción social" de las víctimas de violaciones de los derechos humanos, y por cierto, también nos
ayudarán para reflexionar sobre el grave problema del endeudamiento externo e interno.
En la sección "Guías para el estudio bíblico" iniciaremos la publicación de una pequeña serie
de estudios sobre "La Reconciliación a la luz de la Biblia", que elaborara SEPADE para ser
usadas en Escuelas Dominicales o diversos grupos de estudio bíblico.
La experiencia histórica concreta que recogemos es la lucha de los cristianos sudafricanos con-
tra el escandaloso "apartheid" o segregación social impuesto por la minoría blanca. Si bien
Sudáfríca es un país muy distante de nosotros, y su problema de fondo -el racismo- parece
no afectarnos, los grandes desafíos para el desarrollo de una ética social son básicamente los
mismos, y la experiencia de los cristianos sudafricanos tiene mucho que decirnos.
En la Separata publicamos un extenso documento denominado: "Kairos: Desafío a la Iglesia",
que es un "Comentario Teológico acerca de la crisis política en Sudáfrica", producto de un
amplio proceso de reflexión con participación de grupos de diversas confesiones cristianas. El
lector podrá discernir la importancia de los temas allí planteados para nuestra propia realidad.
En la sección "Mundo Ecuménico" compartimos algunos documentos del Consejo Africano
de Iglesias y el Consejo Mundial de Iglesias respecto a la situación sudafricana, destacándose
la convocatoria a la celebración de un "Día Mundial de Ayuno y Oración para que se ponga fin
al Régimen Injusto en Sudáfrica".
En otro plano destacamos la Entrevista a Monseñor Santiago Tapia, Vicario de la Solidaridad,
que nos aporta la visión de las iglesias evangélicas chilenas por parte de un católico ecuménico.
La sección "Pueblo Evangélico" recoge un acto ecuménico de alta significación histórica: las
iglesias evangélicas, convocadas con las iglesias miembros del Consejo Mundial de Iglesias y la
Confraternidad Cristiana de Iglesias, brindan un homenaje y respaldo a la Vicaria de la Solida-
ridad, por su valiente defensa y promoción de los derechos humanos en Chile, y en repudio a la
persecución de que es objeto.
La sección "Iglesia y Sociedad" hace un aporte a la reflexión acerca de la participación cristia-
na en la defensa de los derechos de los trabajadores, evocando los sucesos de mayo de 1886 en
Chicago, y recogiendo una reciente declaración de la Confraternidad Cristiana de Iglesias.
Finalmente, destacamos el aporte de la renombrada teóloga alemana Dorothee Sólle, cuya po-
nencia "Vida en plenitud" contribuye a la comprensión de lo que significa la "vida en abun-
dancia" que nos anunciara Jesús, tanto para los pueblos pobres como para quienes viven en la
"superabundancia" de los países ricos.



ENTREVISTA

"Tr baar n enealn e muh lo qe. se sae aerc

dee la ge sias evaglia en e l. Ta ve sea

undo en cencia, se ea o lee acoe e

asocian ~ el ~ser evaglc-cnl -ir espna
la defensa biia soia~ la -eercó extajr~ o

, * el~avd e ceer e la ectas. No hae

de ~ ~ ~ ~ m la via. paecd rfecne conce y copri un

viió diferent * e d . e caólc ecmn oe

coocd po muheos evnéio co.m o uno

d ee lo saedoe caóio eás ecu éio e e
C e , a c u a V ie a ri o e e a S o i a r d d e e

y euh cie z e rca de. u via uvccó

* e e- e e la. .oia a ecmnc y su erfud peocpcó sociale.



Don Santiago, cuéntenos algo
de su vida y su vocación sacar-
dotal.

Yo soy del año del centenario,
1910, de tal manera que es
cuestión de sumar o restar,
como quiera. Voy ya hacia los
setenta y seis. Nací en Putaen-
do, una ciudad de la antigua
provincia de Aconcagua, que
ahora pertenece a la V Región.
En cuanto a mi vocación, re-
cuerdo simplemente que ya de
niño tenía una cierta admira-
ción de lo que se llamaba en
ese tiempo los "padres", los
"curas". Además, en mi familia
había dos sacerdotes, uno her-
mano de mi madre y otro her-
mano de mi padre, pero nunca
hubo de parte de ellos una insi-
nuación ni reflexión sobre lo
que era el sacerdocio. Fue algo
instintivo y es así como a la
edad de diez años yo ingresé al
seminario y de ahí se fue de-
sarrollando toda mi vida de es-
tudiante seminarista, con una
gran aspiración. Una aspiración
de unión mayor con el Señor y
al mismo tiempo, de trabajar
en la extensión de su Reino.
Creo que nada extraordinario;
eso sí extraordinaria la ayuda
del Señor para que, a pesar de
todas las debilidades humanas
y juveniles pudiera llegar a ser
sacerdote.

¿En qué año fue ordenado sa-
cerdote?

Yo fui ordenado en diciembre
de 1932.

Y desde entonces, ¿qué cargos
ha ocupado en la Iglesia Católi-
ca chilena?

He tenido cargos como Vicario
cooperador en parroquias. Pero
recuerdo que a los tres años ya
de sacerdocio, teniendo toda-
vía estas actividades parroquia-
les, me pidieron que trabajara
en el seminario, y fui entonces
profesor de latín en el semina-
rio de Santiago. He sido profe-
sor de religión en el Instituto
de Humanidades Luis Campino

y en las escuelas técnicas feme-
ninas. En años posteriores me
ha correspondido trabajar en la

Escuela Sindical Padre Hurta-
do, en Caritas, INDISO y en
la Vicaría de la Solidaridad.

¿Cómo surgió en usted la pre-
ocupación social?

Yo había tenido siempre una

gran inquietud social. En una
época, entre los años 30 y 40,
en que nacía también en la ju-
ventud ya esa inquietud, esa

preocupación especialmente
por un hecho, yo diría un tan-
to lamentable: se había identi-

ficado la Iglesia Católica duran-
te muchos años con el Partido
Conservador. Era éste un parti-
do formado más que todo por
gente pudiente, especialmente
latifundistas que de una mane-
ra especial influían en la línea

del partido conservador, línea
con la cual la Iglesia Católica
estaba muy identificada. Entre
nosotros, los sacerdotes jóve-

nes, había una preocupación:
¿Cómo puede la Iglesia estar
tan identificada con el partido
conservador cuando sabemos
que hay tanta injusticia social?
Fue por el año 40 cuando el

Arzobispo me pidió que me in-

tegrara en el recién creado Se-
cretariado Económico Social
donde se me entregó una tarea
totalmente nueva que yo no
conocía: que me preocupara de
que los trabajadores católicos

se incorporaran a los sindicatos,
porque precisamente en esa
época los sindicatos estaban to-

dos en manos de gente de iz-
quierda. La ausencia de los ca-

tólicos era prácticamente total
y es así como comienza una ta-

rea de mayor compromiso con
el pobre, con la gente de traba-
jo. Después de algunos años
que trabajé en este Secretaria-
do, el Padre Hurtado me pide
que lo acompañe en una orga-
nización que junto con algunos
laicos se había fundado y que
fue la Acción Sindical Chilena
que tenía como sigla ASICH.
Se organizaron sindicatos pro-

fesionales y se le dio mucha im-
portancia al inicio de la sindica-
lización campesina. Después
que murió el Padre Hurtado me
correspondió ser director de la
Escuela Sindical "Padre Alber-
to Hurtado" para la formación
de sindicalistas. En esa tarea es-
tuve creo que diez años. Ahí
me tocó entonces ya una vincu-
lación con el quehacer obrero,
el quehacer sindical y partici-
par también en encuentros in-
ternacionales. Me tocó el honor
de ser invitado a una reunión
internacional de la OIT sobre

formación social de los trabaja-
dores. Después de diez años en

la Escuela Sindical se formó el

Instituto de Difusión Social,
INDISO, en el cual todavía es-

toy trabajando en la difusión
de la enseñanza social de la
Iglesia.

Usted es reconocido por mu-
chos evangélicos como uno de
los sacerdotes más ecuménicos
de la Iglesia Católica Chilena.
Nos gustaría saber cómo fue
desarrollándose en usted esa vo-
cación ecuménica.

Yo creo que también nace de
una inquietud. Yo miro con
mucha alegría esos años juveni-
les en que había entra nosotros,
los sacerdotes, junto con ese
cuestionamiento de la identifi-
cación de la Iglesia con la gente
pudiente, ese otro cuestiona-
miento: por qué estamos se-
parados de hermanos de otras
iglesias cristianas, por qué no
podemos seguir una línea de
amistad, una línea de trabajo.
Creo que influyó también el

hecho de que en mi familia ha-
bía personas pertenecientes a
iglesias evangélicas con las cua-
les nunca perdí vinculación y al

mismo tiempo ya se comenza-
ba a hablar de lo que significa-
ba el ecumenismo. Pero para
mí fue lo más importante de

todo el Concilio Vaticano II,

sobre todo por lo que significó
la renovación de la Iglesia Cató-
lica, iniciada por el Papa Juan
XXIII y en el Concilio Vatica-



no 1I. Además, ocurrió que sien-
do director de Caritas diocesa-
na, vimos la conveniencia de la
vinculación y coordinación con
otras organizaciones asistencia-
les.
Con motivo, precisamente, de
esta coordinación tuve la oca-
sion de conocer al pastor Sa-
muel Vallette, de la Iglesia Me-
todista, y que era pastor de la
Segunda Iglesia donde funcio-
naba la Fundación Sweet. El
pastor Vallette comenzó a asis-
tir a nuestras reuniones, se inte-
resó por este trabajo de vincula-
ci0n que era novedoso. En la
mira de vincularnos con organi-
zaciones de asistencia a los an-
cianos tuvimos contacto con el
Hogar de Ancianos Judíos. De
ahí vino ya otro aspecto ecumé-
nico, no sólo con evangélicos,
sino también con judíos. Re-
cuerdo que llegó a la iglesia me-
todista un pastor de Uruguay,
el Pastor Smith, que era el ini-
ciador de un movimiento que
se llamaba de "Reconciliación
y Paz", fundado en el principio
de la no violencia activa. Con el
pastor Vallette comenzamos
lentamente a promover esta re-
conciliación entre nosotros los
cristianos, junto con pastores y
sacerdotes. Así nació la Frater-
nidad Ecuménica.

Usted ha estado muy relaciona-
do con la enseñanza de la Doc-
trina Social de la Iglesia Católi-
ca. Desde esa preocupación so-
cial, ¿cómo ha percibido a los
evangélicos? ¿Encuentra usted
algún pensamiento social en las
iglesias evangélicas?
Inicialmente yo tenía la impre-
sión de que dentro del mundo
evangélico la preocupación por
lo social estaba ausente, que era
vista como algo que no corres-
pondía al cristiano. El cristiano
debería dejarse llevar por la bús-
queda de Dios, y es Dios el que
tiene que solucionar estos pro-
blemas. También percibía un
temor a que se identificara la
acción social evangélica con la
acción política. Fue después

de algunos años en que yo es-
taba en este trabajo social,
cuando tuve los primeros con-
tactos con evangélicos con una
especial inquietud por lo social.
Primero fueron algunas perso-
nas, y luego fui conociendo al-
gunas instituciones que han de-
sarrollado una importante la-
bor social. Cabe recordar aquí
que el Comité "Pro Paz" contó
con importante participación de
varias iglesias evangélicas, y
también de la Iglesia Ortodoxa.
Luego de la desaparición de di-
cho Comité, algunas de esas igle-
sias siguieron apoyando el tra-
bajo de defensa de los Derechos
Humanos a través de su partici-
pación en la Fundación de Ayu-
da Social a las Iglesias Cristianas
(FASIC). En el trabajo solida-
rio también han cumplido una
labor importante instituciones
como Ayuda Cristiana Evangé-
lica hasta hace algún tiempo, y
del Servicio Evangélico para el
Desarrollo (SEPADE).
Y donde yo he encontrado tam-
bién una manifestación muy
clara de que el compromiso
evangélico tiene que ser al mis-
mo tiempo un compromiso con
la liberación, con la lucha por
la justicia, es en la Confraterni-
dad Cristiana de Iglesias, desde
que ella se formó.

¿Encuentra usted que los pro-
nunciamientos públicos de la
Confraternidad Cristiana de
Iglesias, o de las instituciones
evangélicas que realizan traba-
jos solidarios, tienen cosas en
común con la posición de la
Iglesia Católica chilena?

Sí, yo veo que estamos en la
misma línea. Todos los aspec-
tos de la Doctrina Social de la
Iglesia tienen su base en la Bi-
blia, en la palabra de Dios. Yo
no veo que haya discrepancias;
en la medida que podamos ir
desarrollando nuestro compro-
miso social nos vamos a ir en-
contrando en las aspiraciones
de liberación que tienen que ir-
se expresando primero que todo
en nuestra propia conversión.

Nosotros no ponemos como
base la lucha de clases. El com-
promiso con el hombre es com-
promiso al mismo tiempo con
Dios, que quiere que el hombre
se desarrolle, que vaya siendo
realmente el Señor de la crea-
ción. Para que se cumpla tam-
bién el propósito de Dios de
que toda la naturaleza está al
servicio del hombre.

Continuando con el tema de la
preocupación social, podemos
decir que en los últimos años el
tema fundamental ha sido la
preocupación por la situación
de los Derechos Humanos en
Chile. ¿Cómo ha visto usted
desde su cargo en la Vicaría de
la Solidaridad, el aporte de los
evangélicos en la promoción de
los Derechos Humanos?

Como le dije, al principio para
mí esto se veía muy débil. Pero
creo que, precisamente desde la
constitución de la Confraterni-
dad Cristiana de Iglesias, ha
habido como un despertar, y se
va viendo al mismo tiempo en
exposiciones, en declaraciones
de diferentes iglesias. Yo recuer-
do el acto que el año pasado
hubo en la CEPAL, por la paz.
Muy importante el testimonio
ecuménico que allí se dio, y es-
pecialmente fue muy impactan-
te el mensaje del Obispo Isaías
Gutiérrez. Allí se vio una clara
manifestación pública de este
compromiso de las iglesias evan-
gélicas.

¿Cómo ve los contactos o rela-
ción entre la Vicaría y la Con-
fraternidad Cristiana de Iglesias?

Las relaciones de la Vicaría con
la Confraternidad de Iglesias la
veo muy fraterna. No hay nin-
gún aspecto formal, sino que
hay una acción en la cual noso-
tros tenemos confianza y un
apoyo mutuo. Ahora creo yo
que necesitaríamos estudiar
cómo llevar a las bases de nues-
tras iglesias esta misma relación.
Esta misma acción que podría-
mos realizar en forma conjun-



ta, creo que es un desafío para
el quehacer ecuménico.

En relación al tema que conver-
samos, una idea frecuente en la
opinión pública es que, mien-
tras la Iglesia Católica ha sido
una defensora de los Derechos
Humanos -hecho que por cier-
to reconocemos y valoramos
mucho-, las iglesias evangélicas,
como un todo, habrían justifi-
cado su violación, o al menos
habrían permanecido totalmen-
te indiferentes ante esta situa-
ción. Esta opinión se vio refor-
zada por un reportaje que re-
cientemente realizó una revista,
en la que se hablaba de la "pe-
netración evangélica" en las
Fuerzas Armadas, recogiendo
incluso la opinión de un obispo
católico. ¿Qué piensa usted de
esa afirmación?

A mí me desagrada mucho el
que se presente como una infil-
tración de las iglesias evangéli-
cas en las fuerzas armadas. Yo
primero que todo tengo que re-
conocer que una labor evangeli-
zadora que haga la Iglesia Cató-
lica o que haga la Iglesia Evan-
gélica es un derecho propio del
anuncio del evangelio. No tene-
mos por qué hacer una denun-
cia que la iglesia católica fuera
ella exclusivamente la que tiene
la palabra para evangelizar.
Nosotros tenemos que recono-
cer que dentro del movimiento
cristiano vamos trabajando qui-
zás en forma paralela, pero re-
conociendo todos los valores
propios de las iglesias evangéli-
cas. Lo que me desagrada es que
se haga como una denuncia de
infiltración; yo lo que propicia-
ría sería integrarnos como Igle-
sia dentro de la acción evangeli-
zadora que hay que hacer entre
las fuerzas civiles como entre
las Fuerzas Armadas.

Uno de los factores que ha ali-
mentado esta visión de los evan-
gélicos es la dificultad que han
tenido los evangélicos más críti-
cos -para acceder a la prensa y
los medios de comunicación.

Con la excepción de una radio
cuyo pluralismo es admirable,
la mayoría de los medios de co-
municación excluyen o censu-
ran el sentir de un importante
sector del pueblo evangélico
chileno. ¿Cómo ve usted esta
situación?

Yo creo que es muy fácil, de
acuerdo con los intereses pro-
pios de los órganos de prensa,
el darle mayor difusión a algún,
sector o callar a otros. Losórga-
nos de prensa o radio además
tienen sus razones privadas, para
no estar atentos a todo cuanto
se trata de denunciar violacio-
nes a los derechos humanos.

Queremos consultar su opinión
acerca de la dimensión mundial
del ecumenismo en la defensa
de los derechos humanos. Este
tipo de ecumenismo tiene una
expresión concreta en el caso
de la Vicaría de la Solidaridad,
que, siendo católica, recibe el
apoyo del Consejo Mundial de
Iglesias, de agencias e iglesias
protestantes del exterior. ¿Qué
ha significado para usted este
tipo de ecumenismo?

Primero que todo, en el C.M.I.
y en iglesias de diferentes paí-
ses yo veo una actitud de no-
bleza muy grande, de confianza
muy grande. Por eso lo único
que puedo expresar es nuestra
gratitud a estas iglesias evangé-
licas que cooperan con la Vica-
ría y esto mismo debería ser,
especialmente para nosotros los
católicos, un argumento para
que trabajáramos con más efi-
cacia todavía en nuestra tarea
ecuménica.

Muchos evangélicos miran con
sospecha este tipo de ecumenis-
mo. Para ellos, es una prueba
de que la meta inconfesada del
ecumenismo es volver a las igle-
sias evangélicas al seno de la
Iglesia Católica. Pero también
existen católicos que ven en este
tipo de ecumenismo una forma
de "penetración protestante"
en el seno de la Iglesia Católica.
Este argumento ha salido más

de una vez en diarios chilenos,
pero sobre todo se ha escucha-
do con referencia a organismos
protestantes que apoyan inicia-
tivas católicas de solidaridad en
Centroamérica. ¿Qué opina us-
ted de estas sospechas?

De ninguna manera significa
esto penetración de las iglesias
evangélicas en la Iglesia Católi-
ca y tampoco de la Iglesia Ca-
tólica en las iglesias evangélicas.
Yo veo en esto una cooperación
a la tarea evangelizadora. La
defensa de los derechos huma-
nos está en la línea del evange-
lio, está en el plan de Dios. Lo
vemos en la acción redentora
de Cristo, en aquello de que
Cristo nos manda de una mane-
ra especial: la preocupación
por los pobres, por los que su-
fren. Es una coincidencia en la
cual vamos nosotros ya, afortu-
nadamente, colaborando en la
construcción del Reino de Dios.

Pareciera ser que la preocupa-
ción por el ser humano, la de-
fensa de los derechos humanos,
ha sido un poderoso elemento
unificador, logrando un avance
ecuménico que las controver-
sias doctrinales nunca lograron.
¿Cómo evalúa usted la situa-
ción del ecumenismo a nivel
mundial en este momento?

En realidad, para dar un juicio
sobre la situación ecuménica,
uno tiene que estar al día en la
información. Me da la impresión
que por lo menos en la acción
de la Iglesia Católica, donde
ella es minoritaria, se da una
mayor apertura ecuménica. En
cambio, donde la Iglesia Católi-
ca es mayoritaria -como en el
caso de América Latina- el de-
sarrollo del ecumenismo es mu-
cho menor y más difícil.
Ahora, hay iglesias en las cuales
hay una corriente ecuménica
muy fuerte, yo diría en Europa,
especialmente en Francia. Y,
por otro lado también, aunque
no en una forma muy oficial, el
quehacer ecuménico se va ma-
nifestando a través de activida-
des, por ejemplo en la lucha



por la paz, en la lucha que se
ha visto en Europa por la urgen-
cia ante los misiles, ante el peli-
gro atómico y que se va mani-
festando ya en acciones comu-
nes. Donde creo'que está muy
débil esto es en nuestra Améri-
ca Latina. Creo que también en
esto se debe al aumento de las
sectas. Muchas veces se juzga
que todo lo que es acción de
las sectas es acción protestante,
acción evangélica. Es totalmen-
te un error, porque al fin y al
cabo, la acción de las sectas es
tan rechazada por los sectores
protestantes como por los sec-
tores católicos.

Hay quienes ubican al pentecos-
talismo entre las sectas -así,
por ejemplo, algunos reportajes
televisivos o escritos-, mientras
que otros consideran que es par-
te del pueblo cristiano en Chile
y no una secta, en el sentido
peyorativo de la palabra. ¿Cómo
ve usted al pentecostalismo?

Yo creo que el pentecostalísmo
se basa en aspectos fundamen-
tales del cristianismo, participa

de nuestra fe común que expre-
samos nosotros en el Credo. Es
tan distinto de la fe de sectas
en las que, precisamente, la mis-
ma divinidad de Jesucristo es
cuestionada, en las cuales hay
afirmaciones que están total-
mente en oposición a la ense-
ñanza bíblica. Nosotros vemos
el pentecostalísmo, en su ampli-
tud -puede haber desviacio-
nes- dentro de la misma línea
de fe que tenemos en común
los cristianos.

No queremos terminar esta en-
trevista, sin preguntarle cuál es
su visión como sacerdote, y
como Vicario de la Solidaridad,
de la situación que actualmente
estamos viviendo en Chile.
¿Cuál sería su mensaje a los
chilenos en este momento?

Yo simplemente tomaría el
mensaje que han dado los obis-
pos católicos: "tenemos que
trabajar en la defensa de la vida,
este valor fundamental que
Dios nos ha dado. No sólo de-
fenderla del ataque de una vio-
lación sistemática, sino actuar

para que la vida se pueda de-
sarrollar. Para que el hombre
pueda vivir con dignidad de ser
humano, de hijo de Dios, con
aquellos derechos fundamenta-
les: el derecho al trabajo, el de-
recho al justo salario, a la vi-
vienda digna, el derecho a la
participación. Y como conse-
cuencia precisamente de esta de-
fensa de la vida, venga la recon-
ciliación entre nosotros. Estos
dos aspectos son inseparables.
Podríamos nosotros tener ya
respetados nuestros derechos
humanos y seguir divididos.
Para que la patria pueda crecer
y desarrollarse debemos traba-
jar unidos. Es el mandato que
Cristo nos ha dado, que nos
amemos los unos a los otros.

¿Y qué mensaje enviaría a los
evangélicos a través de esta Re-
vista?

Que son hermanos muy queri-
dos, que son hermanos con los
cuales queremos seguir cami-
nando en la construcción del
Reino de Dios.



Geoffrey Dornnan

El presente artículo recoge las exposiciones hechas por el autor en el curso de dos Jornadas de

Reflexión Cristiana sobre el problema del Hambre, organizadas por SEPADE - Zona Sur en

1985. Tales jornadas se inscribían en una línea de profundización de las bases bíblico-teológi-

cas de la práctica social de las iglesias. Geoffrey Dornnan es pastor de la Iglesia Unida de Aus-

tralia, y desde hace dos años se encuentra trabajando en Concepción con la Iglesia Metodista y

colaborando con SEPADE.



El Año de Jubileo en el Antiguo Testamento
1. INTRODUCCION
Plantearemos en primer lugar nuestro método para la
lectura de la Biblia:

Tradicionalmente hemos tenido la tendencia de utili-
zar textos para apoyar nuestro argumento. Es bien
importante tener un conocimiento de textos bíblicos,
pero hay un peligro también. El peligro de sacar o uti-
lizar cualquier texto para apoyar un argumento o
punto de vista sin considerar el contexto del texto. A
veces tal método puede significar una manipulación
del mensaje y espíritu de la Biblia. Un ejemplo sería
el de San Juan 12: 5 donde María ungió los pies de
Jesús y donde Judas protestó en contra de la acción.
La respuesta de Jesús fue:

"Déjala, pues lo estaba guardando para el día de
mi entierro. A los pobres siempre los tendrán entre
ustedes, pero a mí no siempre me tendrán".

A menudo este texto ha sido usado por cristianos ri-
cos para justificar su opulencia. La idea que ellos tra-
tan de comunicar a través de este texto es que Jesús
aceptó la miseria y la pobreza como algo normal,
como algo que no se puede cambiar. En otras pala-
bras, la única actitud posible frente a la pobreza, di-
cen ellos, esde la resignación, como se comportó Jesús.
Es cierto que tal interpretación de Jesús sirve los in-
tereses de los ricos, pero esta imagen de Jesús que
ellos sacan a través de San Juan 12: 5, no es conse-
cuente con la imagen de Jesús en el Nuevo Testamen-
to y tampoco con el cuerpo de pensamiento bíblico
en general. No basta, entonces, con citar textos bíbli-
cos. Más bien hay que leer el texto dentro de su con-
texto más inmediato; y dentro del contexto más am-
plio del pensamiento bíblico.
Otra tendencia de la Iglesia es la de leer e interpretar
el Antiguo Testamento a la luz del Nuevo Testamen-
to. A menudo tal método ha significado nada más que
sacar textos del Antiguo Testamento para probar la
dignidad de Jesús como Mesías. Un ejemplo sería el
de Isaías 11:1 adelante:

"De ese tronco que es Isaías, sale un retoño.., el es-
píritu del Señor estará continuamente sobre él..."

El problema es que este método no nos ayuda a en-
tender el Antiguo Testamento, que fue judío. Por eso,
tenemos que tomar en serio el Antiguo Testamento.
Entonces hay que leer el Nuevo Testamento a la luz o
a través del Antiguo Testamento para poder entender
mejor a Jesús.
Entonces tenemos dos propósitos en mente:

a. Construir una película bíblica más amplia, un
marco sobre el cual podemos "colgar" nuestros textos.

b. Entender al Jesús del Nuevo Testamento a la
luz- o a través del Antiguo Testamento, porque Jesús
se entendió a sí mismo mediante el Antiguo Testa-
mento.

2. DIOS DE LA GRACIA - EL PUNTO DE
ARRANQUE

2.1 El Nuevo Testamento

Siempre para el cristiano la idea y el hecho de la gra-
cia o amistad de Dios es el punto de partida. En San
Mateo y en San Marcos tenemos este punto de parti-
da, con las palabras:

"Ha llegado el tiempo, y el reino de Dios está cer-
ca. Vuélvanse a Dios y acepten con fe sus buenas
noticias".

En otras palabras, con la llegada de Jesús se ofrece la
amistad de Dios para que el pueblo pueda volverse a
él, no en un espíritu de temor, sino en un espíritu de
confianza. La bondad y la amistad de Dios a través de
Jesús libera al pueblo para seguir una vida cualitativa-
mente diferente y mejor.
En San Lucas tenemos el ofrecimiento de la gracia o
amistad de Dios mediante Jesús, pero de otra forma;
es decir, la amistad de Dios ofrecida sobre todo a los
pobres. En San Lucas 4: 18 tenemos el corazón del
mensaje de Jesús:

"El espíritu del Señor está sobre mí... para llevar
la buena noticia a los pobres".

Aquí, cuando Jesús está anunciando su manifiesto,
El está refiriéndose al mendigo en la calle.

2.2 El Antiguo Testamento

El Antiguo Testamento también arranca de este mis-
mo punto, es decir, la gracia o amistad de Dios, pero
en la forma de Exodo. En el relato del Exodo encon-
tramos los siguientes puntos:

a. Los hebreos habían vivido en esclavitud. Bajo
los faraones del Imperio Egipcio, especialmente el de
Ramsés, los hebreos sufrieron profundamente. Proba-
blemente ellos sirvieron como parte de los "Apirus",
un grupo de esclavos del Estado. Parece que ellos tra-
bajaron para construir varias ciudades del faraón
- Exodo 1:11. La Biblia describe este tipo de trabajo
forzado como "opresión" - Exodo 1: 15 y 3: 7. En-
tonces, aquí tenemos una situación muy concreta,
una situación histórica de sufrimiento y explotación.

b. En medio de esta situación opresiva y desespe-
rada, un Dios que se llama Jehová (Yavé) oyó el cla-
mor y gemido de los hebreos e intervino para rescatar-
los, para salvarlos - Exodo 1: 11.
En el Exodo tenemos el episodio clave para los judíos
de la plena gracia de este Dios Jehová. Tiempo tras
tiempo encontramos la reiteración de la importancia
de este evento. En la conciencia de Israel la gracia y la
amistad de Jehová se manifestaron en la liberación de
Egipto. En las Confesiones Antiguas del Culto se enfa-
tiza la historia del favor clemente hacia Israel por par-
te de Jehová (Ej. Deuteronomio 6: 20-25; 26: 5-1Oa;
Josué 24: 2-13). También en Los Poemas muy Anti-



guos se cita el rescate de Israel por Jehová. (Exodo

15: 1-18; Deuteronomio 33: 28ss.). También en Los

Profetas reiteradamente hay énfasis en la pura gracia

de Jehová que liberó al pueblo de opresión (Jeremías

2: 6, Oseas 11: lss.).
c. Este Dios, Jehová, el Dios de la gracia y la amis-

tad, fue diferente a los dioses paganos. En las socieda-

des agrícolas de aquel tiempo los dioses fueron dioses

de la naturaleza sin moralidad. Ellos fueron utilizados

para asegurar la continuación de las estaciones del año

para que los cultivos pudieran prosperar. En otras pa-

labras, los dioses fueron utilizados para mantener el

funcionamiento de la sociedad, es decir, el statu

quo.
Por su parte, Jehová no era el guardia del statu quo,

más bien El era un dios que llamó a su pueblo del

statu quo, un statu quo de sufrimiento y explotación

hacia un futuro nuevo: la tierra prometida, una tierra

con alimentos donde el pueblo podía vivir en libertad

y dignidad. Es interesante que en Isaías 43: 1 aparece

la palabra hebrea "bara" que se usó para designar el

acto de la creación en Génesis. En otras palabras, en

este texto Isaías está diciendo que Jehová a través de

la liberación de los esclavos de Egipto creó a un nue-

vo pueblo, rompiendo el statuo quo, forjando un

futuro nuevo.

d. Hay que tener presente el hecho de que los he-

breos, un pueblo bajo la esclavitud, experimentaron

la gracia y amistad de Jehová en la esfera terrestre, en

la esfera sociopol ítica.

3. DIOS DEL PACTO

Entonces, la existencia de Israel como un pueblo de-

pendió puramente de la gracia de Jehová, a través de

su liberación o salvación de Egipto.
Pero un poco después de la liberación, el pueblo de

Israel entró en un pacto entre sí mismo y Jehová. Se

llama el Pacto de Sinaí. Podemos ver este pacto espe-

cialmente a través del decálogo o los diez mandamien-

tos en Exodo 20, y también su reiteración en Josué 24.

3.1 El carácter del Pacto

En el Pacto de Sinaí hubo esencialmente tres partes:

a. El relato de las obras misericordiosas de Jehová

- Exodo 20: 2; Josué 24: 2b-13.

b. Las estipulaciones o condiciones del Pacto. Para

cumplir el Pacto fue obligatorio obedecer la Ley. Sin

la obediencia de la Ley por parte de Israel el Pacto se-

ría nulo y sin efecto.
c. Las bendiciones por obedecer y las maldiciones

por desobedecer; Deuteronomio 27 y 28.

3.2 El significado del Pacto

El pacto no era un pacto de iguales. Al contrario: a

través del Pacto, Jehová el Dios del Exodo llegó a ser

el Rey de Israel. Como Rey de Israel, Jehová conti-

nuó dando y comunicando su gracia y amistad a Israel.

El no dejó, más bien El siguió con Israel para prote-

gerlo y ayudarlo - Exodo 15: 13-17.

Pero el Pacto no era solamente la expresión de la con-
tinuación de la amistad de Jehová, sino también, des-

de el punto de vista de los hebreos, para mantener la

relación del Pacto era necesario cumplir las estipula-

ciones en la forma de la Ley. Básicamente, encontra-

mos dos énfasis en la Ley:

a. Jehová es el único Dios. Esto es el primer man-
damiento:

"Yo soy el Señor tu Dios, que te sacó de Egipto

donde eras esclavo. No tengas otros dioses aparte

de mí" - Exodo 20: 1-2.

b. La necesidad de cumplir la Ley en cuanto a re-

laciones sociales. En otras palabras, la intención de la

la Ley era la de asegurar la continuación de la libertad

y la justicia que los hebreos ganaron por medio de la

acción de Jehová en Egipto. El propósito del cumpli-

miento de la Ley era impedir el restablecimiento de la

injusticia dentro de la sociedad hebrea, la cual ellos

experimentaron en Egipto - Exodo 20-23.

Ahora bien, tenemos que hacernos una pregunta; y la

pregunta es: ¿Cuál es el vínculo entre las dos partes

de la Ley? ¿Cuál es el vínculo entre el requerimiento

de tener un solo Dios y el requerimiento de practicar
la justicia?
A menudo en las mentes de cristianos hemos visto un

énfasis en la primera estipulación, la necesidad de te-

ner un Dios y no más, es decir, Jehová. Pero, ¿por

qué Jehová quiere ser el único? A veces cristianos han

citado el versículo de Exodo 20: 5 "...porque yo soy

el Señor tu Dios, Dios celoso...". Pero esta idea hace

de Jehová un egoísta y nada más. Entonces, ¿cuál es

el vínculo entre las dos partes de la Ley?:

a. Con el primer mandamiento, tenemos la defini-

ción de Jehová. Jehová se ve a sí mismo como el Dios

que sacó a los esclavos de Egipto. En otras palabras,

un Dios sobre todo de justicia, un Dios de la gracia y

amistad, especialmente a los pobres. Como dijimos an-

tes, en comparación con los dioses paganos, dioses

amorales, dioses del statuo quo; Jehová es el Dios que

rompió el statuo quo en Egipto, rompiendo las cade-
nas de los esclavos.

b. A causa del carácter de Jehová, un Dios de jus-

ticia y de gracia, era muy importante promover la jus-

ticia y la gracia a través de las relaciones sociales en la

nueva sociedad hebrea en la tierra prometida. En

otras palabras, Jehová, Dios de la justicia y gracia, re-

quiere la justicia y la gracia en la sociedad, de la cual

El es creador y Rey.
Con este vínculo en mente estamos bien ubicados

para poder responder a la pregunta ¿Por qué Jehová

quiere ser el único Dios? El quiere ser el único Dios

no porque El es egoísta, sino porque El tiene una pa-

sión por la justicia social, mientras los demás dioses

del Oriente Antiguo no tuvieron nada que ver con tal

concepto. Entonces, el mandamiento de tener un

dios, es decir Jehová y nadie más, tuvo su lógica en la

necesidad de promover la justicia.

Cuando miramos a los profetas podemos entender

esta idea un poco mejor. Para los profetas, por ejem-



plo: Amós, Isaías, Jeremías y Oseas, la lucha es una
lucha contra la idolatría y la injusticia a la vez. En las
mentes de los profetas las dos siempre andan juntas.
Siempre la tentación mayor para los hebreos fue la de
asimilar a los dioses paganosde Canaán. Con la pérdida
de Jehová entre los demás dioses, Jehová perdió, en
las mentes de los hebreos por lo menos, sus caracterís-
ticas distintivas: su pasión por la justicia, su gracia y
su moralidad.
Las consecuencias fueron graves dentro de la socie-
dad, ya que con dioses amorales, con dioses del statu
quo, la obligación de luchar por la justicia social den-
tro de la sociedad perdió terreno e influencia (Amós
5:21-24, Isaías 1: 11-17).
Entonces cuando hablamos de un dios celoso esto no
significa un dios celoso por sí mismo, más bien celoso
por mantener la justicia social, la cual es la expresión
social de gracia.

4. EL DIOS DEL AÑO DE JUBILEO:
EL CORAZON DE LA LEY
4.1. Una tentativa de institucionalizar y asegurar

la justicia en la sociedad israelita fue el énfasis en el
Año Jubileo y el Año Sabático. En esta idea encontra-
mos la expresión social de la gracia. En otras palabras,
Israel recibió la gracia de Jehová a través de un acto
sociopolítico: la liberación de los esclavos de Egipto.
Asimismo, ella tuvo la obligación a través de la Ley y
más específicamente a través del Año Jubileo y del
Año Sabático de reflejar esta misma gracia. En Levíti-
co 25 vemos las marcas del Año Jubileo y del Año Sa-
bático. El Año Sabático sirvió como un año de reno-
vación, hablando en términos sociales. Cada séptimo
año la idea fue la de introducir reformas para resolver
abusos contra los pobres.
El Año Jubileo sucedió cada 50 años. Las marcas
fueron:

a. El año de reposo para la tierra (vs. 1-12).

b. La remisión de las deudas y la liberación de los
esclavos (vs. 13-19 y 39-55).

Durante un período de 50 años gente cayó víctima de
explotación. Por consiguiente, muchos perdieron su
tierra y a veces acumularon deudas tan grandes que
tuvieron que venderse como esclavos. Esta segunda
medida fue diseñada para liberar a los empobrecidos y
a los explotados.

c. La devolución de la propiedad a la familia, a la
cual ella originariamente perteneció (vs. 25-28).

4.2 En realidad las demandas del Año Jubileo y
del Año Sabático fueron demasiado exigentes y, como
siempre, la clase burguesa, es decir, los comerciantes,
descubrieron maneras de evitar la práctica de la jus-
ticia.
Un método bien original fue el uso del prosboulé. A
través del prosboulé, el comerciante autorizaría a la
corte para recaudar la deuda en su nombre; una deuda
que el Año Jubileo hubiera anulado. Esta práctica
también fue bastante común en el tiempo de Jesús.
La idea de esta estrategia fue la de obedecer la Ley
según la letra porque estrictamente el comerciante no
recaudó la deuda y, por consiguiente, no rompió la
Ley ni su relación con Jehová. Obviamente este tipo
de comportamiento fue un engaño.
En el Antiguo Testamento encontramos una tentati-
va muy celebrada de establecer el Año Jubileo. En el
año 622 A.C. el Rey Josías introdujo una reforma
contra la idolatría y la injusticia. La pobreza y la ex-
plotación estaban destruyendo el país. La causa fun-
damental fue la adoración popular de Baal, el dios de
Canaán. Baal no tenía ninguna relación con los valo-
res consecuentes con justicia social, sino más bien sir-
vió para legitimar los intereses comerciales de la clase
media. La memoria de un dios comprometido con la
justicia social, como Jehová, se había perdido. La Re-
forma fue una tentativa de volver a las raíces del ju-
daísmo, al Dios de la justicia y gracia y, a la vez, a una
sociedad justa. Encontramos los relatos de la Reforma
en 2 Reyes 22: 3 - 23: 25 y en 2 Crónicas 34: 1 - 35:
19. Durante la Reforma Josías trató de imponer la
idea clave del Año Jubileo y del Año Sabático. En el
libro de Jeremías encontramos una aprobación de la
Reforma de Josías, porque Jeremías (22: 13-18) hace
un ataque contra el hijo de Josías, que se llama Joa-
cim. En el ataque Jeremías hace una comparación en-
tre Josías, un rey justo, y Joacim, un rey injusto.

5. CONCLUSION
Entonces, podemos concluir con las ideas:

a. Jehová es el Dios del Exodo, de la gracia, de la
justicia social.

b. Jehová es el Dios del Pacto, es decir, el Dios que
sigue apoyando y protegiendo a Israel como su Rey.
Pero también Jehová es el que exige el cumplimiento
de la Ley: la adoración de El como el único Dios exi-
ge la práctica de la justicia.

c. Jehová es el Dios del Año Jubileo y del Año
Sabático: éste es el corazón de la Ley.



El Año de Jubileo en la Proclamación de Jesús

1. LOS PRINCIPIOS DEL MINISTERIO DE JESUS

En San Mateo y San Marcos empezamos con las pala-
bras:

"Ha llegado el tiempo, y el reino de Dios está cer-
ca. Vuélvanse a Dios y acepten con fe sus buenas
noticias".

La propia palabra "Reino" o basileia es en el fondo
una palabra de la esfera política, reflejando la palabra
hebrea Malkuta. Si el punto del ministerio de Jesús
hubiera sido el de la esfera de los cielos y nada más,

su vocabulario fue inoportuno.

En San Lucas tenemos la anunciación del reino, pero
en forma más dramática. Aquí Jesús utiliza el pasaje
del profeta Isaías.

"El espíritu del Señor está sobre mí
porque me ha consagrado
para llevar la buena noticia a los pobres;
me ha enviado a anunciar
libertad a los presos
y dar vista a los ciegos:
a poner en libertad a los oprimidos;'
a anunciar el año favorable del Señor".

Aquí encontramos la anunciación del reino en térmi-

nos sociales, en términos políticos. El énfasis está en la

palabra "pobres" y la palabra griega es "oi ptójoi",

que significa el mendigo en la calle. Pero también en

la poesía hebrea muchas veces encontramos un estilo

literario donde las líneas o frases bajo la primera fra-

se sirven como una explicación o ampliación de la pri-
mera frase. Entonces tenemos una definición más o

menos de quiénes son los pobres. Son los presos y los

oprimidos. En hebreo sería la palabra añli, es decir los
que no pueden defenderse contra los poderes injustos.

También encontramos en las últimas palabras:
"a anunciar el año favorable del Señor".

Precisamente el año de jubileo. Para los oyentes de

Jesús y para los rabinos, tal declaración habría signifi-
cado nada más y no menos que el año de jubileo. En-
tonces en el ministerio de Jesús encontramos la vi-

sión renovada del reino como el tiempo cuando las

desigualdades desaparecen. En el pensamiento de

Jesús mismo encontramos la convicción de que con

su aparición habrá una reorganización de relaciones
sociales y políticas.

2. LA POLITICA DE JESUS REAFIRMADA

En San Lucas 4: 31 encontramos a Jesús empezando

a atraer a la muchedumbre. En este contexto, Jesús
anuncia el llamado "Sermón del Llano". Mientras es
un poco como el Sermón de la montaña de San Ma-
teo, hay ciertas diferencias también. Básicamente el
énfasis está en otro lugar.

La bendición en San Lucas está con "los pobres" ( oi

ptójoi) no como en San Mateo, con los "pobres de
espíritu".
También la bendición está con los que tienen hambre,
es decir, los con estómagos vacíos, no tanto con los
que tienen "hambre y sed de justicia".
También en San Lucas hay otra diferencia en el senti-

do de que en los versículos 24-26 hay una serie de
maldiciones en contra de los ricos, en contra de los
que ahora están satisfechos.
En otras palabras, Jesús está tomando en serio la di-
mensión económica de la vida: las relaciones econó-
micas y sociales.

3. EL PADRE NUESTRO - UNA ORACION
DEL AÑO DE JUBILEO

En las condiciones del Año de Jubileo encontramos la

idea de la remisión de las deudas y la liberación de los

esclavos. Tales estipulaciones son centrales en la pre-

dicación de Jesús. En el Padre Nuestro en San Lucas
11: 2 adelante encontramos las palabras:

"Perdónanos nuestros pecados,
porque también nosotros perdonamos
a todos los que nos han hecho mal".

La traducción mejor sería:

"Perdónanos nuestros pecados,
porque también nosotros perdonamos
a todos los que son nuestros deudores".

La traducción de la versión de San Mateo sería:

"Perdónanos nuestras deudas
porque también nosotros perdonamos
las deudas de nuestros deudores".

Es decir, la palabra ofeilima, que muchas veces es tra-

ducida como ofensa, significa en forma muy concreta
una deuda monetaria. En otras palabras, en el Padre
Nuestro Jesus no está diciendo que es necesario como

cristiano perdonar a los que nos han hecho daño, sino

que como cristianos tenemos que borrar o anular las
deudas de los que nos deben.
De hecho, el significado de la palabra ofeilima fue tan

claro que San Mateo en su versión añade una explica-
ción en 6: 14-15 diciendo que las palabras mientras
estén aplicándose en primer lugar a las deudas concre-
tas, también se aplican a las ofensas en general. La pa-
labra que él usa en esta parte es diferente. Es la que

significa transgresión u ofensa en forma más general.
Entonces, el Padre Nuestro es una oración para el

Año de Jubileo. En el Padre Nuestro Jesús está dicien-
do: el tiempo ha llegado y el pueblo de Jehová tiene

que borrar o anular todas las deudas de los pobres de
Israel, porque con su llegada Jehová ha borrado todas
sus deudas, todos sus pecados.
Aquí encontramos una ecuación estricta de Jesús, en-

tre la práctica del Año de Jubileo y la gracia de Dios,
o sea: "solamente el que practica la gracia en forma



más concreta, anulando las deudas de sus deudores,
puede recibir la gracia de Dios".
3.1 La parábola del funcionario que no quiso

perdonar
En la parábola del funcionario que no quiso perdonar
(San Mateo 18: 23-35) encontramos precisamente las
ideas del Año de Jubileo y un ejemplo de que el que
no practica la gracia (afesis) no recibe la gracia de
Dios.
Desgraciadamente, esta parábola ha sido separada de
su ambiente sociológico y ha sido considerada sola-
mente como una imagen general del perdón de Dios
ofrecida a los que perdonan a sus hermanos. En reali-
dad la parábola probablemente se refiere a una situa-
ción real y a un hombre real. El funcionario ha sido
un recipiente de un acto de gracia. Todas sus deudas
habían sido borradas, una cantidad enorme de 10.000
talentos. Esta cantidad astronómica reflejó la situa-
ción socioeconómica de muchas personas, personas
anteriormente de la burguesía, pero a causa de la po-
lítica económica y la codicia y la avaricia de Herodes,
víctimas de sus deudas crecientes. Herodes había
aplastado a la clase media con impuestos muy altos y
también había expropiado a los propietarios recalci-
trantes. Para evitar estas circunstancias, es decir, la ex-
propiación, el propietario obtendría un préstamo de
un usurero (alguien que hace préstamos con interés).
Muchas veces este usurero estuvo en enlace o estuvo
enlazado con el rey o con el recaudador. La propie-
dad del propietario usualmente caía en las manos del
usurero y el propietario pasaba a ser su siervo. Pero el
propietario todavía tuvo problemas, porque todavía
tuvo que pagar sus deudas principales al usurero.
Mientras él no pagó la deuda simplemente continuó
creciendo. Para recuperar la deuda, el usurero o acree-
dor mandó que el deudor y toda su familia sean ven-
didos con todas sus posesiones, para cubrir las deu-
das. Parece que ésta fue la situación del funcionario.
En el versículo 25 tenemos las palabras:

"Como aquel funcionario no tenía con qué pagar,
el rey ordenó que lo vendieran como esclavo, junto
con su esposa, sus hijos y todo lo que tenía para
que quedara pagada la deuda".

Con el Año de Jubileo proclamado, el funcionario
aparece ante el rey, y el rey quita o perdona la deuda
(la palabra en versículo 27 es afeimi). Ahora el fun-
cionario libre se encuentra con otro funcionario que
le debe, hablando relativamente, una cantidad peque-
ña. El funcionario ya perdonado ahora se niega a per-
mitir el beneficio del Jubileo a su compañero, aunque
él lo ha recibido. En cambio, él lo agarró del cuello y
comenzó a ahogarlo y le dijo:

" iPágame lo que me debes!"
El compañero pide paciencia
"Ten paciencia conmigo y te lo pagaré todo".

Denunciado por los otros funcionarios, el funcionario
en cuestión es tomado preso y llevado ante el rey.
Ahora'el rey dice:

"iMalvadol Yo te perdoné (aphiemi) toda aquella
deuda (opheilema) porque me lo rogaste".

En el fondo a causa de la actitud del funcionario, una
actitud sin compasión y sin gratitud, el Año de Jubi-
leo no es aplicable a él. Por Real Orden, el funciona-
rio será vendido con su familia.

En otras palabras: no hay Jubileo para los que se
niegan a aplicarlo a los demás.

3.2 Históricamente la política de la remisión de las
deudas causó un problema, porque ella tuvo el efecto
de congelar el crédito. Es decir, cuando la sociedad
hebrea estaba cerca de un Año Sabático o Jubileo los
acreedores vacilaron en hacer préstamos a los pobres
por temor de perder su capital. Entonces la vida eco-
nómica del país se paralizaba. Los rabinos soluciona-
ron este problema con el "prosboulé". A través del
prosboulá, el acreedor autorizaría a la corte para recau-
dar la deuda en su nombre; una deuda que el Año de
Jubileo hubiera anulado. La idea de esta estrategia fue
la de obedecer la ley según la letra, porque estricta-
mente el acreedor no recaudó la deuda y por consi-
guiente no rompió la ley ni su relación con Jehová.
Obviamente este tipo de comportamiento fue un en-
gaño y es cierto que Jesús lo consideró así.

4. EL AÑO DE JUBILEO...
LA REDISTRIBUCION DE LA RIQUEZA

Es cierto que Jesús también fue consciente de la cuar-
ta prescripción del Año de Jubileo, es decir, la redis-



tribución del capital. En la sociedad agraria el capital
siempre tuvo la forma de la tierra y animales. Jesús
entendió que para sus discípulos era importante y ne-
cesario vivir sencillamente con un mínimo de capital.
En San Lucas encontramos las siguientes palabras:

"No tengan miedo ovejas mías; ustedes son pocos,
pero el Padre en su bondad ha decidido darles el
reino. Vendan lo que tienen, y den a los necesita-
dos..." (Lucas 12: 32-33).

No hay dudas que Jesús realmente dijo esto. La única
pregunta es si El dirigió este dicho a todos los cristia-
nos a través de los siglos o si era solamente "un conse-
jo de perfección" dirigido a los santos.
Históricamente la Iglesia ha optado por la segunda al-
ternativa, la alternativa más fácil y menos exigente.
En otras palabras solamente el monje ha sido llamado
a abandonar su propiedad. Aparentemente el cristiano
corriente puede estar satisfecho con hacer la caridad,
es decir, distribuir limosnas, como una proporción de
ingresos o sueldo.
Tal posición de la Iglesia es muy cuestionable puesto
que Jesús atacó precisamente a los que practicaban el
dar limosnas, es decir los fariseos. Por lo menos los
fariseos actualmente entregaron su diezmo de sus in-
gresos. ¿Cuántas personas hoy en el primer mundo
hacen esto? Pero Jesús consideró que el diezmo era
insuficiente... Lucas 11: 42.
En Jesús, entonces, encontramos un hombre bien ra-
dical, porque El quería ir más allá de un muy fácil
cumplimiento de la Ley a través del diezmo. El que-

ría llamar al hombre a una justicia, a una actitud de
bondad del Reino o en otras palabras del Año de Ju-

bileo. ¿Y cuál es esta Justicia y rectitud? En la ofren-

da de la viuda, en San Marcos 12: 41-44 y San Lucas

21: 1-4 encontramos la idea. "La cantidad de plata
no es muy importante. Lo que es importante es lo

que se da. Si la ofrenda es de sus ingresos, esto no es

la justicia del Reino ni tampoco del Arlo de Jubileo.

Pero sí la ofrenda es de su capital, entonces todo está
bien".
Para Jesús ser discípulo significó ser ciudadano y prac-
ticante del Año de Jubileo en todos sus sentidos.

5. CONCLUSION

Tanto en el Antiguo Testamento como en el Nuevo

Testamento la gracia de Jehová debe expresarse den-

tro de la infraestructura de la sociedad. "La gracia"
comenzó en el éxodo como un "impulso liberador".

La invitación bíblica a la renovación de la sociedad

a través de la práctica del Año de Jubileo constituyó
el deseo de Dios de que la sociedad hebrea mantuviera
el espíritu de "gracia liberadora".
En Jesús encontramos a un hombre que se dedicó a la

realización de la "gracia liberadora" en la vida concre-

ta del pueblo. Un hombre que no sólo intervino en la

política, sino que tomó una opción consciente y defi-
nitiva: la plataforma del Año de Jubileo. El nos dejó

una advertencia que hemos de recordar: No hay Jubi-
leo para los que se niegan a aplicarlo a los demás.



MISION Y
LIBERACION

La proclamación
del Jubileo

en el mensaje
de Jesús

y en la misión
cristiana hoy

Mortimer Arias
En este artículo el autor desarrolla las consecuencias de la proclamación del Jubileo en el men-saje de Jesús, para la misión de las iglesias en el contexto de la compleja y desafiante realidad
latinoamericana.
Mortimer Arias es pastor de la Iglesia Metodista Boliviana, y recientemente asumió el cargo deRector del Seminario Bíblico Latinoamericano, de San José, Costa Rica. Hemos tomado esteartículo de la Revista Vida y Pensamiento (Vol. 3 NI 1 y 2, 1983), del citado Seminario.

Al fin, después de más de un siglo de silencio casi ab-
soluto, la erudición bíblica empieza a reconocer que
el mensaje inaugural de Jesús en Nazaret (Lucas 4:
16ss) fue una proclamación del jubileo. Por lo menos,
fue una proclamación inspirada en la antigua legisla-
ción del año de jubileo y en los mensajes jubileicos de
los profetas, por medio de la cual Jesús anunció la le-

gada del Reino de Dios en su propia vida, ministerio y
misión (Lucas 4: 43).
Este redescubrimiento bíblico tiene importancia fun-
damental, no sólo para una mejor comprensión del
mensaje y la misión de Jesús, sino también para una
más amplia visión de la misión cristiana en el día de
hoy, en la perspectiva del Reino de Dios.



El jubileo: un paradigma para la misión

El paradigma del jubileo, que vamos a examinar a lo
largo de este artículo, puede ser sumamente fecundo
como inspiración y horizonte para la misión cristiana
en nuestros tiempos, cuando se trata de recuperar la
totalidad del mensaje y del mandato bíblico, y de re-
formular la misión en términos relevantes a la dramá-
tica búsqueda contemporánea de liberación humana,
de vida en plenitud, y hasta de sobrevivencia de la
vida sobre el planeta.

En los años recientes se han recuperado algunos para-
digmas y claves bíblicas para describir la misión. Por
ejemplo, el concepto de "apostolado", con todas sus
implicaciones; o la idea de un Dios misionero (el Dios
que inicia el movimiento misionero desde la Trinidad);
o de la Misión de Dios (Missio De) a la que estamos
llamados a acompañar. Hans Hoeckendijk, reconocido
misionólogo holandés, promovió el riquísimo paradig-
ma bíblico del shalom (la paz de Dios, el bienestar y
armonía en todas las relaciones y dimensiones de la
vida, la plenitud). Más recientemente ha sido descu-
bierto el paradigma del Exodo, recuperando la clave
liberadora del mensaje bíblico y de la misión cristia-
na. Sin embargo, hasta ahora no se ha tomado el para-
digma del Jubileo para una visión panorámica de una
misión integral, con raíces bíblicas en el Antiguo y
Nuevo Testamento, y enmarcado en el mensaje abar-
cante de Jesús sobre el Reino de Dios.

Quizás ha llegado el momento de aprovechar los nue-
vos recursos disponibles de la erudición bíblica y de

la nueva hermenéutica, para recuperar la temática del
Jubileo, con todas sus incitaciones y desafíos para la
misión en el mundo de hoy. Ya algunos se han anti-
cipado a los eruditos para sacar conclusiones del Ju-
bileo para la ética social cristiana, como el pacifista
francés André Trocmé, con su libro Jesus et la révo-
lution non-violente, y el profesor menonita de ética,
John H. Yoder, quien sigue a Trocmé de cerca en su
difundido libro en inglés: La Política de Jesús. La
Conferencia de Misión Mundial y Evangelización de
Melbourne tomó en serio la perspectiva del Reino de
Dios para la misión; sin embargo el paradigma del ju-
bileo todavía no aparece en sus estudios y despachos.
Con la notable excepción del conocido misionero y
evangelista ya fallecido F. Stanley Jones con su fa-
moso libro escrito hace casi cincuenta años Cristo y
el Comunismo, la visión jubileica del mensaje inaugu-
ral de Jesús no ha sido tomada como base para una
formulación sistemática de la misión cristiana.

Y, sin embargo, a primera vista no más, el tema en el
jubileo se presenta como un foco donde convergen
los polos dialécticos de la fe y la praxis cristianas: la
creación y la redención, la gracia de Dios y la acción
humana, la escatología y la historia, la liberación y la
conservación, lo espiritual y lo social, la justificación
y la liberación, la liberación del hombre y de la natu-
raleza, el Reino de Dios y la ciudad humana, la misión
y la construcción y reconstrucción del mundo.

El mensaje progremático de Jesús en Nazaret

El mensaje inaugural de Jesús en Nazaret, especial-
mente los versículos 4:18-19, ha sido bastante popu-
lar en la predicación y los documentos cristianos re-
lativos a la liberación de los oprimidos en nuestros
países de América Latina. Sin embargo, no se ha he-
cho, que sepamos, un trabajo exegético serio sobre
ese pasaje, con la excepción, quizás, del profesor
Tomás Hanks, en su fascinante libro Opresión, Pobre-
za y Liberación, un notable ejemplo de cuán liberada
y liberadora puede ser una exégesis auténticamente
bíblica, científica y abierta a la realidad.
Se reconoce hoy, en los estudios lucanos, que Lucas
4:14-44 es el prólogo programático de toda la obra
literaria y teológica de Lucas, comenzando con el
mensaje inaugural de Jesús, anunciando el Reino de
Dios en Nazaret y alrededores (4: 43), continuando
con su ministerio, pasión y resurrección totalmente
enmarcados en el Reino (Hechos 1:3), y culminando
con el anuncio del Reino por Pablo "desde la mañana
hasta la tarde", "abiertamente y sin impedimento"
por dos años en la propia capital de los césares (He-
chos 28.23,31). Que este mensaje programátíco de
Jesús, colocado en la sinagoga de Nazaret, no es sim-
plemente una construcción literaria de Lucas, se pue-
de ver por el evangelio de Marcos, que también abre el
telón del ministerio de Jesús con su proclamación de
la llegada del Reino:

"Jesús vino a Galilea predicando el evangelio del
Reino de Dios, diciendo: El tiempo se ha cumpli-
do, y el reino de Dios se ha acercado; arrepentíos
y creed al evangelio" (Marcos 1: 14-15).

Lo mismo es confirmado por Mateo: "Y recorrió
Jesús toda Galilea, enseñando en las sinagogasde ellos,
y predicando el evangelio del Reino" (4: 23). Lo que
sí debemos a Lucas es este detalle fundamental de la
ligazón que hace Jesús entre el mensaje del Reino que
ha llegado y la proclamación del jubileo, "del año
aceptable del Señor", tomado del profeta Isaías. Así,
pues, para Jesús mismo, el mensaje de Nazaret tiene
un carácter definitorio de su mensaje total y su
misión:

"Es necesario que también a otras ciudades anun-
cie el evangelio del reino de Dios; porque para esto
he sido enviado" (Lucas 4.43).

Jesús vino a anunciar y a inaugurar el Reino de Dios
entre los hombres, y lo hizo con el lenguaje de la pro-
clamación del año del jubileo. Esta era su misión, de-
finida por él mismo. No se nos puede escapar la im-
portancia de este hecho para revisar y definir nuestra
propia misión en el día de hoy, desde una perspecti-
va bíblica y evangélica.
Jesús comienza su misión con un anuncio jubilar:

"Vino a Nazaret donde se había criado;
y el día de reposo entró en la sinagoga conforme a
su costumbre,
y se levantó a leer. Y se le dio el libro



del profeta Isaías;
y habiendo abierto el libro, halló el
lugar donde estaba escrito:
El Espíritu del Señor está sobre mí,
Por cuanto me ha ungido
para dar buenas nuevas a los pobres;
me ha enviado a sanar a los quebrantados
de corazón;
a pregonar libertad a los cautivos,
y vista a los ciegos; (Isaías 61. 1)
a poner libertad a los oprimidos; (Isaías 58.6)
a proclamar el año agradable del Señor.
(Isaías 61.2a0

Y enrollando el libro, lo dio al ministro,
y se sentó; y los ojos de todos
estaban fijos en él. Y comenzó a decirles:
Hoy se ha cumplido esta Escritura delante
de vosotros, (Lucas 4.16-21).

Esta fue la primera revelación que Jesús hizo de su
identidad y su misión. Citando de Isaías 61.1-2 y
58.6, Jesús se identifica a sí mismo con el profeta-
heraldo (hebreo: mebasser), ungido por el Espíritu
del Señor para "anunciar el año favorable del Señor"
(jubileo). Este es lenguaje jubileico, vestido con las
visiones y promesas mesiánicas y escatológicas del
profeta Isaías después de las amargas experiencias
del exilio. Y ahora, Jesús, se planta en la sinagoga de
Nazaret y sella su lectura del pasaje con la increíble
afirmación de que tales promesas y esperanzas, relati-
vas al Fin de los Tiempos, se están cumpliendo ahí
mismo, delante de ellos, en ese momento, en su pro-
pia persona. " iHoy se ha cumplido esta Escritura en
vuestros oídos!".

La hermenéutica de Jesús
Podemos sentir el hechizo del momento. Lucas nos da
un par de indicios sugestivos de la atmósfera aquel día
en la sinagoga: "los ojos de todos estaban fijos en él",
"y todos daban buen testimonio de él, y estaban ma-
ravillados de las palabras de gracia que salían de su
boca".
La reacción era un tanto ambigua: estaban complaci-
dos, sorprendidos y perplejos, ante la afirmación de
Jesús de que en ese día se estaba cumpliendo ese pasa-
je clave y familiar de la Escritura: "y decían: ¿No es
éste el hijo de José?". No era para menos, Jesús se es-
taba aplicando a sí mismo lo que los profetas y maes-
tros de Qumram esperaban habría de cumplirse con la
llegada apocalíptica del propio Melquisedec, rodeado
de su corte celestial (elohim), en la consumación de
los tiempos, con la destrucción de las fuerzas de las ti-
nieblas y el triunfo de los hijos de la luz, representa-
dos por la propia comunidad de Qumram.
Estaban sorprendidos y perplejos, todavía eran una
comunidad receptiva. Pero lo que en el versículo 22
era perplejidad complacida se transforma en el versícu-
lo 29, siete versículos más abajo, en ira amenazante:

Al oír estas cosas, todos en la sinagoga se llenaron
de ira;
y levantándose, le echaron fuera de la
ciudad,
y le llevaron a la cumbre del monte sobre
el cual estaba asentada la ciudad,
para despefñarle... (Lucas 4.28.29).

La congregación de parientes, amigos y paisanos de
Jesús se transforma en un pelotón de ejecución. ¿Qué
fue lo que convirtió una congregación receptiva en
una turba enfurecida? No fue otra cosa que la herme-
néutica de Jesús.
James A. Sanders, uno de los destacados hermeneutas
contemporáneos que se ha concentrado en las relacio-
nes de Isaías y Lucas, concluye que no fue la sabidu-
ría o las obras de Jesús que ofendieron a la gente, sino
la particular aplicación que Jesús hizo del pasaje de
Isaías a sí mismo. Fue la hermenéutica profética de
Jesús, cuestionando las expectativas de su gente, y de-
safiando sus prejuicios favoritos sobre Israel, y sus
ideas excluyentes en relación con los gentiles o "paga-
nos". Sanders muestra que hay dos tipos de herme-
néutica: la constitutiva, que tiende a reforzar las ideas
del grupo, a confirmarles en sus creencias, a identifi-
caríes con los buenos, los santos, los salvos; y la her-
menéutica profética, que cuestiona, confronta, y lleva
a la identificación con los que están en riesgo delante
de Dios o en abierta desobediencia de su voluntad. La
primera era la hermenéutica típica de los rabinos y los
sectarios apocalipticistas de Qumram, con respecto a
las visiones escatológicas de Isaías, inspiradas en el
jubileo. La segunda, es la hermenéutica de los profe-
tas, con cuya suerte Jesús se identifica al recordar a
sus paisanos que "ningún profeta es acepto en su
propia tierra" (4.24).



Jesús muestra a su pueblo, en su hermenéutica propia,
el sorpresivo obrar de Dios en el mundo pagano, favo-
reciendo a los que se considera "afuera", más allá de
las fronteras del pueblo escogido de Dios. Por haber
desembocado en esta dimensión universalista de su
proclamación del jubileo, en su anuncio del "año
aceptable (o de la aceptación) del Señor", casi le des-
peñaron del cerro y le lapidaron, y Jesús tuvo que irse
de Nazaret para no volver nunca más.
En realidad, el rechazo de Jesús en Nazaret, que casi
termina en una prematura tragedia -una "cruz" anti-
cipada en su propio pueblo- pasa a ser para la iglesia
naciente un símbolo y presagio del rechazo de la mi-
sión cristiana por parte de Israel, y la definitiva pro-
yección de aquélla hacia los gentiles.
Así, pues, hay aquí, en este período programático,
mucho más de lo que pueda parecer a simple vista.
Se ha sugerido que a Jesús le dieron para que leyera el
pasaje que correspondía al leccionario del día, y tam-
bién se piensa a veces que Jesús "encontró" o "halló"
(vs. 17) por casualidad el lugar desde donde hizo su
lectura. Pero no hay nada casual aquí. Jesús escoge el
pasaje y lo comenta con toda intención y deliberación.
Su mensaje en la sinagoga es totalmente consistente,
además, con su mensaje total sobre el Reino de Dios,
y con su propia interpretación de sí mismo y su mi-
sión, así como la variedad de motivos jubilares en los
evangelios, especialmente en Lucas.
La libertad de Jesús para usar e interpretar las Escritu-
ras ha dejado perplejos no sólo a sus contemporáneos
sino a los eruditos e intérpretes a través de los siglos.
Por ejemplo, Jesús se detuvo en su cita de Isaías 61:
1-2, en la mitad del versículo 2, suprimiendo la re-
ferencia al "día de la venganza de nuestro Dios" y
concluyendo, como el clímax de su mensaje con las
palabras: "proclamar el año favorable del Señor".
Pero entretanto, le insertó, como en un "collage",
la proclamación jubilar del Día de la Expiación en
Isaías 58:6: "a poner en libertad a los oprimidos".
Es clarísimo el énfasis en la gracia del jubileo ("año
aceptable" o "agradable" o "favorable") más que en
el juicio, que en este caso (Jesús habla del juicio en
otras ocasiones) queda relegado al trasfondo del men-
saje original de Isaías.
Tomás Hanks ha demostrado, convincentemente me
parece a mí, que Isaías 58 es también una elaboración
del tema del jubileo, ya que está dedicado al "verda-
dero ayuno" del "Día de Expiación", con el cual co-
mienza el Año del Jubileo (Opresión, pobreza y libe-
ración: reflexiones bíblicas. Miami: Caribe, 1982. p.
33). Y ese "ayuno y día agradable al Señor"no con-
siste en otra cosa que "desatar las ligaduras de impie-
dad, soltar las cargas de opresión, dejar ir libres a los
quebrantados y romper todo yugo", "partir el pan
con el hambriento, a los pobres errantes albergarlos
en tu casa, cubrir al desnudo y no esconderse del her-
mano". ¡Todas éstas son acciones humanas en res-
puesta a la gracia jubilar del Sefñorl
Pues bien, toda esta plataforma misionera de Jesús en
Lucas 4 está empapada de lenguaje jubileico y de

proyecciones escatológicas inspiradas en el Jubileo.
Por ejemplo, "pregonar libertad a los cautivos", de
Isaías 61.1, está tomado del libro de Levítico 25: 10,
donde se establece el Año del Jubileo: "Y santifica-
réis el año Cincuenta, y pregonaréis libertad en la
tierra a todos sus moradores; ese año os será de
jubileo... "
Del mismo modo, el "anunciar buenas nuevas a los
pobres" está íntimamente relacionado con las dispo-
siciones de las leyes sabáticas y jubilares, así como en
las proclamaciones de los profetas en las líneas del ju-
bileo.
Pero el hilo de oro en todos los pasajes relativos al ju-
bileo, y que se concentra en el mensaje de Jesús en
Nazaret, es el anuncio de una liberación total. La pa-
labra hebrea para liberación (deror) se usa sólo 7 ve-
ces en todo el Antiguo Testamento y siempre en pasa-
jes relativos al tema del jubileo. Es el término técnico
que usan los profetas para apuntar al año del jubileo
como un año de libertad y liberación (Jeremías 34.8,
15, 17; Ezequiel 46.7; Is. 61.1). La palabra griega
para "liberación" o "libertad" (afesis) se usa 50 veces
en la versión griega del Antiguo Testamento, la Sep-
tuaginta, y nada menos que 22 veces de esas exclusi-
vamente en los capítulos 25 y 27 de Levítico, en pa-
sajes de jubileo. "Liberación" (afesis) es la palabra
clave con la que Jesús pone juntos Is. 61.1 -2 y 58.6
en su mensaje inaugural.
Lo mismo puede decirse de la expresión "año favora-
ble del Señor" que se convierte en un sinónimo de
Jubileo y de los tiempos mesiánicos.



Así, pues, no hay nada casual en la hermenéutica y
proclamación de Jesús. Todo es absolutamente inten-
cional para revelar el sentido de su misión y el conte-
nido y alcance de su mensaje del Reino de Dios. Por
lo tanto, se trata de un pasaje fundamental para defi-
nir la misión de la Iglesia en el día de hoy.
¿Cuál es, entonces, el sentido del Año del Jubileo, y
las implicaciones de los motivos jubilares en el Anti-
guo y Nuevo Testamento?

El Año del Jubileo
"Jubileo" viene de yobel, la palabra hebrea que desig-
na al cuerno de ciervo con el cual se proclamaba el co-
mienzo del Año del Jubileo (Ex. 19.3),, cada 49 (o
50) años, de acuerdo a las prescripciores sobre las
"siete semanas de años" de Levítico 25.8-2.
La provisión central del Código del Jubileo era el
retorno periódico de los israelitas a la tierra de sus
familias y tribus (Lev. 25:13, 28, 31). Obviamente
una provisión fundamental para preservar la demo-
cracia agraria original de Israel, o la sociedad justa y
fraternal (mispath) proyectada en el Pacto y funda-
mentada en la justicia (tsedeq) del Dios liberador y
proveedor de su pueblo. Una provisión que buscaba
corregir la injusticia de hecho, la situación de los cam-
pesinos pobres (mejor dicho empobrecidos), siempre
expuestos a perder sus tierras para pagar los impues-
tos, especialmente en años de sequía y otros desastres
naturales; o por deudas originadas en enfermedades y
muertes; o en actos de violencia económica, política
y social como las expropiaciones reales o las invasio-
nes de las naciones o imperios vecinos. Perder la tierra
era perder la libertad -y la vida-. Era perder los me-
dios de vida, la libertad y la dignidad de personas, la
capacidad de ejercer plenamente su membresía o ciu-
dadanía en el pueblo del Pacto y la Promesa. Sin
tierra (y sin los elementos de trabajo, las semillas, los
animales) no había libertad, y mucho menos justicia.
El Código de Santidad establecía también otras leyes
de significación jubilar: 1) el descanso de la tierra en
el "año sabático, cada siete años (Lev. 25.1-7, 18-22);
2) el relativo valor de la tierra según los años de cose-
cha previos al Año del Jubileo (Lev. 25.14-17); 3) la
posibilidad de siempre rescatar la tierra enajenada en
cualquier momento, sin esperar el año del Jubileo,
por el pariente más cercano del dueño original (Lev.
25.23-28); 4) la prohibición de usura y explotación
del hermano empobrecido (Lev. 25.35-38); 5) la
emancipación de los esclavos cada siete años, en cual-
quier año, sin esperar el año sabático o del jubileo
(Lev. 25.39-43); y la redención o rescate (por com-
pensación económica) del esclavo hebreo en cualquier
momento (Lev. 25.47-53); 6) la liberación obligatoria
e incondicional de los que todavía fueran esclavos en
el Año del Jubileo (25.54-55).
A lo largo del capítulo resuenan como redobles las so-
lemnes palabras del Señor, sellando y subrayando
cada mandato:

Ejecutad mis estatutos, y guardad mis ordenanzas;
ponedos por obra, y habitaréis en la
tierra seguros... (vs. 18).

yo os enviaré bendición... (vs. 21)

La tierra no se venderá a perpetuidad,
porque la tierra mía es,
pues vosotros extranjeros y forasteros
sois para conmigo... (vs. 23).

Yo Jehová vuestro Dios,
que os saqué de la tierra de Egipto,
para daros la tierra de Canaán,
para ser vuestro Dios (vs. 38).

Porque son mis siervos,
los cuales yo saqué de la tierra de Egipto;
no serán vendidos a manera de esclavos (vs. 42)
¡Yo Jehová vuestro Dios! (vs. 55)

El uso de la tierra quedaba garantizado por Dios mismo,
pero no habría propiedad para nadie en perpetuidad.
"La propiedad" -ha dicho Juan Pablo II- "tiene una
hipoteca social". Este es lenguaje jubileico en nuestros
días. Dios es el único Señor y Dueño, por lo tanto la
tierra es para todos y la vida y la libertad son dones
sagrados de Dios que deben respetarse.
Así, pues, el Jubileo era una revolución periódica, de-
seada por Dios, estatuida en la ley, proclamada por
los profetas. Era un período de nivelación de las de-
sigualdades acumuladas en la sociedad por el pecado
humano, por el egoísmo, la ambición, la debilidad,



la necesidad. Era un recurso para corregir y com-
pensar los efectos del pecado personal y social en las
relaciones humanas y en las estructuras de la socie-
dad. La acumulación de riquezas, con su escalamiento
inevitable ("el dinero llama al dinero", "el rico se
hace más rico y el pobre se hace más pobre") tenía un
límite de tiempo y mecanismos legales (y religiosos)
de redistribución. El Jubileo buscaba preservar la vida
y los medios para la vida de todos, y hacer efectiva la
justicia de Dios para con todo su pueblo. Era un pe-
ríodo de nuevos comienzos, de gozo y celebración.
Era una revolución: la revolución de Dios.
Esta visión aparece un poco utópica a nuestros ojos y
sonaría como subversiva o demagógica a muchos
oídos. Se pregunta si esta ley fue jamás aplicada. En
realidad, es difícil probar que hubo una aplicación
universal y general del Jubileo, en alguna etapa de la
historia de Israel. Pero hay constancia de aplicaciones
parciales y circunstanciales, tales como la emancipa-
ción de los esclavos bajo el rey Sedequías -por in-
fluencia del profeta Jeremías- durante los días del
sitio de Jerusalén por los ejércitos babilonios (Jer.
34), o la cancelación de las deudas y el rescate de las
hipotecas bajo Nehemías, al retorno del Exilio (Ne-
hem ías 5:1 -13). La respuesta de los dueños de escla-
vos y de los prestamistas y terratenientes, aunque fue-
se forzada por las circunstancias, muestra que la ley
y el espíritu del Jubileo no eran desconocidos y que
en su momento tenían suficiente fuerza para apelar
a la conciencia y promover un cambio radical y una
nueva apertura.
En efecto, la legislación jubilar se encuentra en todos
los estratos de la ley mosaica en el Antiguo Testamen-
to, y los profetas Isaías (61.1; 58), Jeremías (34) y
Ezequiel (46.17) hicieron proclamaciones de un nue-
vo Jubileo. Por ejemplo, en el libro de Exodo (Libro
del Pacto), hay una provisión sobre la emancipación
de esclavos cada siete años (21.2-b). No sólo la tierra
tenían que vender los empobrecidos, sino a sí mismos
y a menudo a sus propias familias. Pero la esclavitud
de los hebreos no podía ser para toda la vida. La gen-
te también, y no sólo su propiedad, debía ser redimi-
ble y mantener su derecho a la libertad. El año sabá-
tico debía realizarse cada siete años, dejando descan-
sar la tierra, y permitiendo que los extranjeros, los po-
bres y aun las bestias, pudieran servirse libremente de
lo que de suyo produjera la tierra. La motivación, en-
tonces, no era solamente ecológica -aunque hay una
maravillosa intuición sobre la necesidad de rotación
de cultivo para fertilizar la tierra y mantener el equili-
brio vegetal, animal y humano. La motivación más
profunda era la obediencia a la voluntad de Dios ex-
presada en el Pacto, la gratitud por su portentosa li-
beración de la esclavitud en Egipto, y la preocupación
por el mantenimiento de la vida, especialmente de los
pobres que habían quedado sin tierra. "Para que los
pobres de tu pueblo puedan comer", dice el Señor
(Exodo 23: 10-11).
También en la legislación revisada del Deuteronomio
hay disposiciones jubilares netas, además de su nota-

ble preocupación con "el pobre, el extranjero, el
huérfano y la viuda". El capítulo 15, del cual cita Je-
sús en su diálogo con Judas cuando su ungimiento
(Mateo 26.6-13; Marcos 14.3-9; Juan 12.1-8), y tan
a menudo tergiversado en su interpretación sobre "los
pobres" es un tratado de la responsabilidad social en
la comunidad del pueblo de Dios. Una de las disposi-
ciones más generosas y revolucionarias es la de la
cancelación de las deudas, el "día de la remisión" o
"del perdón" (shemittah) que también puede tradu-
cirse como "día de la liberación".

Cada siete añlos harás remisión. Y ésta es la manera
de la remisión: perdonará a su deudor todo aquel
que hizo empréstito de su mano, con el cual obligó
a su pró¡imo; no demandará más a su prójimo, o a
su hermano, porque es proclamada la remisión de
Jehová (Deut. 15.1-2).

Se repite en Deuteronomio la disposición sobre la li-
beración de los esclavos, con un sugestivo agregado:
"cuando lo despidieres libre, no le enviarás con las
manos vacías. Le abastecerás liberalmente... "La legis-
lación jubilar del Deuteronomio sabía que no hay ver-
dadera libertad sin medios para trabajar y vivir, y que
esclavo sin bienes, estaba condenado a caer de nuevo
en la esclavitud (15.12-14).
Aquí también la memoria agradecida, la solidaridad
fraternal y la soberanía de Dios sobre todas las cosas,
son el fundamento de esta provisión jubilar: "Y te
acordarás de que fuiste siervo.., y que Jehová tu Dios
te rescató; por tanto yo te mando esto hoy" (15.
14-15).

¿Cómo interpretar la proclamación de Jesús?

Si la legislación jubilar y las proclamaciones jubilares
de los profetas son el trasfondo del mensaje inaugural
de Jesús, ¿cómo debemos interpretar su proclama de
Nazaret?



1) Una forma muy común de interpretación es la
de espiritualizar el mensaje. Es muy fácil. ¿Quiénes
son los "pobres"? Los pobres en espíritu, naturalmen-
te. ¿Quiénes son los "cautivos" o los "oprimidos"?
Los cautivos y oprimidos espirituales. Y hay una gran
verdad en esta interpretación. Lucas en su evangelio
enfatiza una y otra vez la liberación del perdón de los
pecados, y Pedro en su sermón en casa de Cornelio
proclamó a Jesús que anduvo "haciendo bienes y libe-
rando a los oprimidos del diablo" (Hechos 10.38).
Nadie puede negar que, de acuerdo al evangelio predi-
cado por Jesús, el pecado tiene sus raíces en el cora-
zón humano y es la fuente de todos los males sociales.
Pero si hemos de ser fieles al testimonio total del
evangelio tenemos que ver todas las dimensiones del
pecado: personal, social y estructural, porque, como
Pablo dice, "nuestra lucha no es contra sangre y car-
ne, sino contra principados, contra potestades, contra
gobernadores de este mundo oscuro... (Efesios 6.12).

2) Junto con esta tendencia espiritualizante, que
elude todos los problemas exegéticos y prácticos del
mensaje de Jesús, tenemos también una tendencia a
generalizar, a evitar toda referencia específica a situa-
ciones humanas concretas. No nombramos los instru-
mentos humanos, institucionales o sistémicos que per-
petúan la opresión de los "cautivos" y "oprimidos de
hoy". No exorcizamos los poderes y demonios que
obran en nuestra vida política, social y económica.
No desenmascaramos los ídolos de nuestra cultura y
de nuestras ideologías subyacentes (y las más peligro-
sas son las ideologías inconscientes de los que creen
no tener ideología y quieren dejar las cosas como
están). No denunciamos los poderes que rigen nuestra
mente y nuestras sociedades... Podemos, sí, hablar del
pecado en general y de la liberación en general.
Pero si Jesús sólo habló del pecado en general y de una
liberación en general, sin ofender a nadie, ¿cómo se ex-
plica la reacción violenta y furiosa de sus oyentes que
casi terminó con su vida y su misión en la primera
presentación pública? ¿Cómo se explica la crucifi-
xión? Nadie es crucificado por hablar del pecado en
general y de la salvación en general, sin referencias
específicas a la conducta de las personas, las institu-
ciones y las sociedades. Como lo vemos hoy en Amé-
rica Latina, los más represivos regímenes y los dicta-
dores con menos escrúpulos para disponer de la vida
humana a través de la prisión, la tortura, el exilio y el
asesinato anónimo, no tienen ningún problema con
los predicadores que hablan del pecado en general
(o de los vicios personales y familiares), sin tocar las
realidades de esos gobiernos y sus sociedades. Al con-
trario, estarán muy felices de asistir a Desayunos Pre-
sidenciales y hablar de la fe de su mamá o su abuelita
con estos buenos predicadores que "no se meten en
política" y a los que no se les ocurrirá mencionar las
torturas o la violación de derechos humanos. Si es ne-
cesario les facilitarán los estadios, los helicópteros y la
televisión oficial para que realicen sus campañas mul-
titudinarias.

Hay otra laguna en esta interpretación espirituali-
zante y globalizante del mensaje de Jesús. Como ha
dicho muy bien Raymund Fung, de Hong Kong, nos
dirigimos a las personas simplemente como pecadoras,
pero no discernimos en los destinatarios de nuestro
mensaje a las víctimas del pecado de los demás. For-
zando un poco el lenguaje para tomar el sentido del
inglés, "nos dirigimos a las personas como transgreso-
ras (sinners) pero no como transgredidas (sinned-
against). Jesús en su mensaje inaugural estaba hablan-
do de los transgredidos, de las víctimas del pecado de
los demás y de estructuras pecaminosas: pobres, cau-
tivos, ciegos, oprimidos... Jesús vino con una oferta
de gracia, "el año aceptable del Señor", a los que ha-
bían sido rechazados, victímizados, marginados, tra-
yendo "las buenas nuevas a los quebrantados", a los
abollados de la vida y la sociedad.

3) Por otra parte, también hay intentos de inter-
pretar literalmente el mensaje inaugural de Jesús.
André Trocmé, eticista francés, en su original libro ya
citado, pensaba que Jesús literalmente estaba procla-
mando el año del Jubileo que, según el calendario ju-
dío, coincidiría con el año 26 de nuestra era. "Con-



trariamente a la interpretación tradicional" -dice
Trocmé-, "Jesús intentó una revolución social basada
en la ley mosaica del Jubileo. Esta revolución" -con-
tinúa -"tenía un carácter político". En su mensaje de
Nazaret, Jesús hizo un llamado a poner en efecto el
Jubileo mediante "la expropiación" y la "liquidación
del sistema de usura". Lo que Jesús exigía era nada
menos que la "puesta en práctica" de las provisiones
del Jubileo. (A lo largo del libro Trocmé presenta su
evidencia sobre el lenguaje jubileico de Jesús en otras
partes de los evangelios y las demandas jubilares de su
ética social en el Sermón del Monte, en las parábolas
y en el llamado a los discípulos, así como en los en-
cuentros personales con el Joven Rico, Zaqueo y
otros).
Sin embargo, el aparente literalismo de Trocmé
queda balanceado cuando percibimos que el autor
francés considera el Jubileo "un momento de justi-
cia" en una situación dada, "un signo premonitorio
del Reino", de carácter histórico, temporal e incom-
pleto. El autor de La Revolución No-Violenta de
Jesús sugiere que una implementación periódica del
Jubileo podría haber salvado a la humanidad de más
de una "revolución sangrienta".
De todos modos, en lugar de reducir la proclama-
ción de Jesús a una interpretación puramente espiri-
tualista o materialista, podríamos intentar una visión
misionera siguiendo el Jubileo como un paradigma,
una parábola, un motivo, un signo, un axioma inter-
medio, o un horizonte, para la misión de la Iglesia
hoy en día. En cierto modo, estamos hablando de la
dinámica de una utopía, la utopía bíblica del Jubileo,
a la que conocemos por su intención en el plan de
Dios y a través de realizaciones e incitaciones parcia-
les en la historia. Y que ahora nos confronta en el
mensaje del Reino de Dios en Jesús.
Es Jesús mismo quien recupera la visión utópica
y la hace parte de su proclamación y su misión.

La misión como proclamación del Jubileo

¿Qué orientaciones misionológicas surgen del para-
digma del Jubileo? Sólo podemos intentar aquí algu-
nas sugerencias provisorias y esquemáticas.

1. Misión es liberación

En la perspectiva del Reino de Dios y en línea con el
Jubileo, la misión es proclamación de liberación total,
el anuncio del Año de Liberación del Señor. Como
hemos visto, el concepto de liberación (hebreo deror,
griego afesis) es clave en el Jubileo. Liberación total:
histórica y eterna, material y espiritual. Una libera-
ción de las formas concretas de la opresión: el pecado
personal (Día de la Expiación), la dominación econó-
mica (retorno a la tierra, cancelación de las deudas),
explotación social (emancipación de esclavos), el
hambre y la marginación (alimentos para los pobres y
extranjeros). El perdón de los pecados es doble: de
Dios y hacia el prójimo. Dios perdona el pecado y
nosotros debemos perdonar a los que nos ofenden y

los que nos deben (parábola del siervo que no quiso
perdonar, "perdónanos nuestras deudas así como
nosotros perdonamos a los que nos deben"). Por otra
parte, en el ministerio de Jesús el perdón de los peca-
dos iba acompañado de la restauración de la salud fí-
sica y de las relaciones humanas quebrantadas (Mar-
cos 2:1- 12; Lucas 13.6; 19.1-10).

Por consiguiente, la misión no puede limitarse a la ab-
solución o el anuncio del perdón de los pecados, al
"poder de las llaves" por así decirlo (Mateo 16.18;
18.18; Juan 20.23). Como la Conferencia de Obispos
de Medellín vio con claridad: se trata de liberar a los
seres humanos de todas las formas de opresión que
son los círculos del pecado, incluyendo las estructuras
opresivas, a las que se describe como "situaciones de
pecado".

El perdón de los pecados tiene también una dimen-
sión social. Cuando fui interrogado por varias horas
durante mi arbitraria detención por 37 días en mi
país adoptivo, el oficial de inteligencia me preguntó
en un momento: "¿Cuál es el rol de la iglesia para
usted, conciliador, subversivo o simplemente eclesiás-
tico?". Yo empecé con la primera alternativa sugeri-
da: "Naturalmente, la Iglesia tiene una misión de re-
conciliación. El perdón de los pecados no sólo se apli-
ca a los individuos, también a las sociedades. Toda so-
ciedad necesita el perdón, la amnistía, los nuevos co-
mienzos. Es la única manera de romper el círculo in-
fernal de la venganza y la retribución. Si hay algo que
nuestra sociedad necesita, con una historia tan larga
de persecución de enemigos políticos, de represión y
exilios, esta cadena interminable en la que nos devora-
mos unos a otros como caníbales, es precisamente el
perdón, la amnistía, los nuevos comienzos". Esta vez
el oficial estaba de acuerdo conmigo: "Es verdad, y
éste ha sido el carisma humanitario de la Iglesia". No
sólo la Iglesia necesita del perdón del Jubileo. En nues-
tro mundo de revoluciones violentas, masacres repre-
sivas y amenazas de destrucción nuclear, cuando las
grandes potencias están cogidas en el torbellino de ser
"número uno" y tener la "capacidad de replicar pri-
mero", el perdón jubilar -los nuevos comienzos- es
la única esperanza de la humanidad.

Pero proclamar la liberación total incluye también el
cambio de las situaciones insostenibles del orden eco-
nómico internacional, las imposibles deudas externas
de países que tienen bloqueadas toda su producción
por decenios venideros para pagar intereses, el acapa-
ramiento de la tierra por minorías poderosas en Amé-
rica Latina, tan dramáticamente exhibido en la des-
garradora situación de El Salvador.

Sin un Jubileo, sin tierras para los campesinos, no ha-
brá verdadera libertad.
Las balas no van a resolver la situación de ese pueblo.
Y las balotas tampoco. Y si la misión cristiana no in-
cluye esto en su proclamación, el mundo lo reclamará.

Esta fue parte de la agonía de la visita del Papa a Cen-
troamérica. Los pueblos empobrecidos y oprimidos
querían saber de qué lado estaba Su Santidad. Y no



se iban a conformar con la promesa de algunas indul-
gencias en el Año Santo que estaba por declarar.
Misión es proclamación de liberación: total, integral.

2. Misión como rectificación

En la perspectiva del Reino de Dios, y en línea con
el paradigma del Jubileo, la misión significa proclamar
la rectificación de las cosas tal como están, anunciar
el Año de la Enmienda de Dios (que esto es lo que sig-
nifica en una de sus acepciones la palabra "aceptable"
y el concepto de "expiación"). La legislación del Ju-
bileo fue hecha para enmendar, para nivelar, para rees-
tructurar, para corregir los efectos del pecado en la
sociedad humana y hasta en las relaciones del hombre
con la naturaleza. La sociedad necesita rectificación
periódica y constantemente. Waldron Scott, que fuera
Secretario General de la Asociación Mundial Evangéli-
ca (World Fellowship of Evangelicals), ha insistido
precisamente en la necesidad de definir la misión
como "rectificación", en su estimulante libro sobre la
misión contemporánea: Traerá Justicia (Bring Forth
Justice).
Esto es muy interesante, especialmente para nosotros
los protestantes, que ponemos tanto énfasis en la
"justificación" del pecador. ¡Justificación significa,
literalmente, rectificación! Dios es el Gran Rectifica-
dor del mundo y de la historia. Es el Dios Poderoso
del Magnificat de María que

Quitó de los tronos a los poderosos,
y exaltó a los humildes.
A los hambrientos colmó de bienes
y a los ricos envió vacíos (Lucas 1.52 -53).

El anuncio del Reino de Dios, el nuevo Orden de
Dios, la Gran Enmienda, viene con un llamado al arre-
pentimiento:

El tiempo se ha cumplido;
el reino de Dios se ha acercado:
arrepiéntansel (Marcos 1.14-15)

No sólo arrepentimiento personal, también arrepenti-
miento social, institucional, nacional, poniendo todo
y a todos en línea con el Reino de Dios que viene.
Misión es rectificación, una rectificación permanente.
No hay orden social definitivo, no hay revolución fi-
nal, excepto el Jubileo Final, en la consumación del
Reino, cuando "Dios sea todo en todos".
No hay historia sin revolución. Si la revolución no se
produce pacíficamente, entonces vendrá violentamen-
te. La historia exige la rectificación de las injusticias;
el mal no puede edificar un orden permanente. Ese es
el mensaje del Jubileo. Estar en misión es estar en re-
volución. El Jubileo apunta a la revolución permanen-
te de Dios y su Reino.
Naturalmente, esto nos plantea algunas dolorosas pre-
guntas a los cristianos en cuanto a las revoluciones de
nuestro tiempo. Se ha dicho que la revolución de
América Latina se hará con los cristianos o contra
ellos. Muchos cristianos han decidido que quieren ser
parte de ella. No podemos evitar las opciones de una

sociedad que experimenta cambios y demanda cam-
bios radicales para estar en línea con los propósitos
de Dios para con la humanidad. Toda revolución es
ambigua e incompleta. Es temporal y superable. Pero
no evitable. La cuestión es ¿en qué dirección va una
revolución? ¿Contribuye a corregir por lo menos al-
gunas injusticias, es un paso adelante en la línea del
Jubileo, contribuye a preservar y mejorar la vida hu-
mana, trae alguna esperanza para los "pobres", "cau-
tivos", "ciegos", "quebrantados" y "oprimidos" del
Jubileo de Jesús?
A menos que a través de la legislación, la reforma
agraria, las leyes sociales, la organización de los po-
bres, la reestructuración económica con justicia y vi-
sión de futuro, den la oportunidad de nuevos comien-
zos para las grandes mayorías que sufren, seguiremos
bajo la "violencia institucionalizada" de la que habló
Medellín, "tentados a la violencia revolucionaria" y
expuestos a la "violencia represiva" que se ha apode-
rado de tantos países de nuestra América. Frente al
riesgo real de un colapso del sistema financiero mun-
dial, los propios banqueros internacionales se han vis-
to frente a la alternativa de un Jubileo (cancelación
de deudas), para que el sistema pueda seguir operan-
do y habilitando a los deudores del Tercer Mundo
para seguir comprando y pagando... Los grandes fi-
nancistas, que siempre han hablado con horror de "la



socialización de las ganancias", están hablando ahora
de la "socialización de las pérdidas" (a través de fi-
nanciaciones gubernamentales y del Fondo Monetario
Internacional). Es que si no aprendemos a socializar
las ganancias y las pérdidas para vivir en el espíritu
del Jubileo, seremos forzados a socializar la catástro-
fe, de la que nadie podrá escaparse en un mundo
como el nuestro....
La misión es rectificación. La Iglesia también necesita
rectificarse una y otra vez ("semper reformanda"). La
misión ha sido encomendada a una Iglesia Peregrina
en medio de un mundo en permanente cambio. El de-
safío de la misión a los individuos, a las clases socia-
les, a las naciones, a las iglesias, sigue siendo: ¡Arre-
pentíos!

3. Misión es restauración

En la perspectiva del Reino de Dios, y en línea con el
paradigma del Jubileo, misión es restauración, el
anuncio del año de la Nueva Creación de Dios. El Ju-
bileo era una proclamación de renovación: la restau-
ración de las vidas humanas, de sus relaciones y hasta
de la naturaleza misma. La preservación de la vida
humana y los recursos naturales para la vida de todas
las criaturas está en el centro mismo de la proclama-
ción del Jubileo: justicia social y armonía ecológica.
Como ha dicho Dean Freudenberger, profesor de
misión mundial y Desarrollo de la Escuela de Teología
de Claremont, USA: la responsabilidad humana se
sintetiza en las cuestiones de "eco-justicia".
El Jubileo apunta hacia la empresa humano-divina de
la preservación y liberación de la creación. La Iglesia
de Cristo es parte de esta empresa de Dios con la hu-
manidad. Nunca se ha visto tan claro como hoy el al-
cance del mandato del Génesis: "cuidar el huerto y
trabajarlo", la delicada mayordomía de la creación,
especialmente de este pequeño planeta Tierra, su am-
biente y sus habitantes. La misión, en este contexto
bíblico, no tiene fronteras, incluye todo!lo que Dios
ha creado (comp. Hechos 10.15). Cuando luchamos
entonces por la justicia y por la armonía ecológica
en este Jardín de Dios, también estamos en misión...
Especialmente cuando nos consagramos, como Jesús,
a la tarea de restauración de la vida humana, defensa
de la vida humana y proclamación de la vida en pleni-
tud (Juan 10.10), como la que él vino a anunciar, al
inaugurar el "año agradable del Señor".
En realidad, no hay cuestión más delicada en nuestros
días que la cuestión de la vida. Por eso, la defensa de
los derechos humanos adquiere tan grande prioridad.
No es simplemente una cuestión de activismo social,
es asunto de un testimonio radical frente a las fuerzas
de la anti-vida y es cuestión de fidelidad esencial a la
misión que nos ha sido encomendada. Por eso los mo-
vimientos por la paz y el desarme nuclear son algo
más que chifladuras de algunos jóvenes y pacifistas
asustados, o simple manipulación de estrategias de la
guerra fría, son cuestión de vida o muerte para toda la

humanidad. Por lo tanto, responsabilidad misionera.
Quizás la última tarea misionera: la preservación de la
vida y la continuación de la historia sobre el planeta.

Los médicos de la Universidad de San Francisco, Cali-
fornia, han llamado a una eventual guerra nuclear "la
última epidemia". El impedir que tal cosa suceda será
la "última tarea misionera" junto con el ineludible
anuncio del evangelio del Reino hasta que "venga el
fin" (Mateo 24.14).

4. Misión es inauguración

Finalmente, en la perspectiva del Reino de Dios, en
línea con el paradigma del Jubileo, la misión puede ser
vista como inauguración, como anticipación, anuncio
del Año Nuevo del Señor. El Jubileo no era solamente
un retorno a un supuesto paraíso primordial o a una
ideal sociedad igualitaria del pasado. Era, sobre todo,
una visión escatológica de futuro, una proyección ha-
cia el cumplimiento final del Sueño de Dios. Los pro-
fetas no se limitaban a la letra de la legislación del ju-
bileo, sino que hacían proyecciones escatológicas re-
feridas a los tiempos mesiánicos, al venidero Día



Aceptable del Señor. Jesús recogió esas visiones y
proclamó la inauguración, allí mismo y en él, del Rei-
no de Dios ya presente en él y en su ministerio. La
proclama de Nazaret es una proclama de inaugura-
ción, punto de llegada y de partida, del Reino que ya
había venido, que irrumpe en la historia con poder
transformador, y que vendrá en plenitud en la consu-
mación de los tiempos.
Jesús invitó a sus discípulos a "entrar" en el Reino,
a participar de esta nueva realidad, a recibir el antici-
po del "Año Agradable del Señor", y a compartirlo
con el mundo, en la proclamación, la enseñanza, el
servicio, la sanidad, la comunidad de amor y de fe, y
la esperanza de su consumación en la Parusía.
La Iglesia de Cristo, por lo tanto, participa de esta
inauguración, de este anticipo. El Reino. es ya expe-
riencia y esperanza. Experiencia de perdón, de vida,
de amor transformador, presencia y poder del Espíri-
tu que le ha sido dado como prenda. Esperanza de
victoria y plenitud, en medio de la lucha, del sufri-
miento y de la misma muerte. Mientras caminamos
con esta experiencia y esta esperanza, participamos en
la tarea de promover o provocar jubileos temporarios
y parciales, aquí y allá, "momentos de justicia en la
historia". Y en tanto nos unimos en el sueño de una
nueva humanidad, a la que miramos con los ojos de
Dios a través de Jesucristo el Escogido, asumimos la
responsabilidad de nuestro propio jubileo personal, y
del jubileo al que estamos permanentemente llamados
como miembros del pueblo de Dios. Aunque el mun-

do no responda con total ductilidad, y hasta se resista
y contradiga, la Iglesia no puede eludir su propio lla-
mado a encarnar el Jubileo en su propia vida comuni-
taria y su servicio al mundo. El Joven Rico tuvo el im-
pulso pero no se atrevió a emprender su propio Ju-
bileo, "porque tenía muchas posesiones". Zaqueo
comprendió las implicaciones de la presencia y men-
saje de Jesús, y adoptó su propio Jubileo en sus pro-
pios términos, ratificados por Jesús mismo, y empren-
dió el nuevo comienzo, de nuevas relaciones con su
prójimo, con su sociedad con el pueblo de Dios, y con
su propio Dios: "De ahora en adelante, devolveré... y
daré a los pobres...". A lo que Jesús respondió: "Hoy
ha venido la salvación a esta casa... éste también es
hijo de Abraham" (Lucas 19.1 -10).
¿Qué camino tomará la Iglesia? ¿Se aferrará a lo que
cree son sus posesiones o hará la opción del despren-
dimiento que implica el Jubileo? Los discípulos de
Jesús lo dejaron todo y le siguieron. Jesús les con-
firmó en esa opción prometiéndoles mucho más de lo
que habían dejado en este mundo "persecuciones"..."y en el venidero la vida eterna", vida en plenitud.
Entre estos jubileos, parciales pero indicativos de la
dirección del Reino, y el Jubileo Final de la Consuma-
ción, ya podemos celebrar en anticipación el Reino
Venidero. Jubileo significa libertad, gozo y esperan-
za. No hay otra manera de anunciarlo que en auténti-
ca celebración.
La misión es inauguración. iHagamos sonar la trom-
peta!



IGLESIA Y SOCIEDAD

En mayo pasado se conmemoró el centenario de los sucesos de Chicago, en 1886, que dieron
origen al "Día Internacional del Trabajo". Fue, por tanto, un mes que invitaba a la reflexión
acerca de la situación de los trabajadores en el Chile de hoy. Evangelio y Sociedad, como una
contribución a esa reflexión, ha querido compartir con los lectores una síntesis de los sucesos
de Chicago en 1886, elaborada por el Equipo de Educación Popular de ECO (Educación y Co-

municaciones); parte del discurso de Samuel Fielden, obrero textil y pastor metodista, ante el

Jurado que lo condenaría a muerte, como una muestra de la participación evangélica en los
acontecimientos; y el texto completo de la Declaración Pública de la Confraternidad Cristiana
de Iglesias, a propósito del centenario.



LOSé psUCSO DE CHICAOa188
e .. 

. . . e ee- sa e el teó e eond
d e d e . e

See 
¡¡ e

hechs ac eo e Chiago
1 

-. 
*

he s .ca i do e. ..c

E. * a. a *6. 0
EE.UU., e all p r18 :e- Z

ros en ue s irige e .
ros een h ea diiene már N-

de och eoras-.

iee

Estados Unidos, mitad siglo XIX

A mediados del siglo pasado se
produjo -tanto en Europa como
en Norteamérica- un explosivo
crecimiento de los sectores obre-
ros, especialmente en las ciudades.
Día a día la producción industrial
requería un mayor número de tra-
bajadores, como resultado del cre-
cimiento asalariado del sistema ca-
pitalista mundial.
Las jornadas de trabajo eran ex-
tensas. Los obreros trabajaban de
12 a 14 horas diarias durante seis
días a la semana. Los salarios eran
insuficientes y las condiciones de
trabajo precarias.
Desde Europa emigraron gran can-
tidad de obreros hacia Estados
Unidos en busca de trabajo en la
naciente industria norteamericana.
Con ellos llegaron los primeros
gérmenes de organización obrera,
las ideas básicas del mutualismo,
del socialismo utópico y del anar-
quismo. Fueron portadores tam-
bién de sus miserias y de la espe-
ranza de que ellas serían supera-
das.

A pesar del crecimiento acelerado
de la industria, los puastos de tra-
bajo que se creaban eran insufi-
cientes para cubrir las necesidades
laborales de grandes masas de des-
ocupados. Ello provocaba una si-
tuación de crisis y descontento ge-
neralizado.

Chicago, importante ciudad de los
Estados Unidos de la época, fue
punto de llegada para muchos de
los inmigrantes europeos, así
como también nacionales. Asimis-
mo, fue lugar de origen de una de
las más grandes luchas de los tra-
bajadores del mundo entero: la
lucha por una jornada de trabajo
digna y justa. Hacia 1850 Chicago
presentaba el siguiente cuadro:

"Allí convergían ya los ferro-
carriles, ese particular triunfo
de Norteamérica. Del oeste y
del sudoeste llegaban a millo-
nes las cabezas de ganado para
ser destripado, desangrado y
aprovechado. (...) Del sur lle-
gaba el carbón, del norte el
hierro. La madera llegaba cru-
zando los lagos. Quinientas

millas de callejones olvidados
de Dios se alternaban entre el
hielo y el barro en una visión
de infinitas factorías y chozas
desparramadas por doquier...
Desde el este, del sur, del oes-
te, atravesando el mar, los tra-
bajadores llegaban por cientos
de miles: yanquis, rebeldes, ale-
manes, irlandeses, bohemios,
¡udíos, eslavos, polacos, rusos,
todos ellos hombres ansiosos
que luchaban desesperados por
echar dentro del estómago la
comida que les permitiera se-
guir viviendo. Y parecía como
si siempre fuese a haber dos
hombres por cada empleo. (...)
Y hubo derramamiento de san-
gre, violencia y fermentación
como en ningunaotra parte del
mundo entero; pero hasta el úl-
timo rincón de la tierra seguía
llegando el reclamo de Chicago
por más y más hombres'- (De:
"El americano. Una leyenda
del medio oeste'- De Howard
Fast, Bs. As., Claridad, 1958).



LA DEMANDA POR LAS
OCHO HORAS

Ya en el año 1827, en los Estados
del noreste de Estados Unidos, se
había realizado la primera huelga
en demanda de reducir la jornada
laboral; en 1823 se llevaron a efec-
to movimientos huelguísticos en
Boston, Nueva York y Filadelfia
en procura de las diez horas dia-
rias. Con estos movimientos se ini-
ció, prácticamente, el sindicalismo
en Norteamérica. Las presiones
obreras fueron en aumento y se
extendieron a otros estados del
país, con lo cual se lograron las
primeras disposiciones legales que
regulaban la jornada laboral. Así,
en 1840, se legislan diez horas de
trabajo para los empleados fiscales
y en 1842 para los niños. Por esos
mismos años, en 1844, se dispuso
en Inglaterra la jornada máxima
de siete horas para los menores de
13 años, en tanto se mantuvo la
de doce horas diarias para las mu-
jeres.
Al promediar los años sesenta del
siglo pasado ya existía en los
Estados Unidos un movimiento
más estructurado que luchaba por
alcanzar la jornada de ocho horas.
Las Grandes Ligas de Ochos Horas,
la Noble Orden de los Caballeros
del Trabajo y la Federación de
Gremios y Sindicatos Organizados
de Estados Unidos y Canadá eran
algunas de las principales organiza-
ciones obreras que encabezaban
esa lucha. La urgencia por alcan-
zar una jornadaWllrde trabajo más
breve se vio reforzada en los años
setenta por las duras condiciones
de vida que se derivaban de una si-
tuación económica, por esos años,
en extremo crítica. Los trabajado-
res de Nueva York, por ejemplo,
realizaron en 1871 un mitin que
reunió a más de veinte mil mani-
festantes; al año siguiente, en el
invierno, la crisis dejó doscientos
mil obreros cesantes, generándose
movilizaciones que fueron dura-
mente reprimidas por la policía.
Hacia 1874, la idea de llevar a
cabo una huelga general por las
ocho horas comenzó a extenderse.
Desde distintos lugares y sectores
laborales de los Estados Unidos se

hicieron oír voces en tal sentido y,
lo más importante, comenzaron a
generarse acciones. Entre ellas, los
obreros ferroviarios llevaron a
cabo una huelga que por dos se-
manas involucró a diecisiete Esta-
dos. Las demás organizaciones hi-
cieron también de las ocho horas
su principal bandera. Bajo ese es-
píritu se creó, en 1881, la Federa-
ción Americana del Trabajo (Ame-
rican Federation Labor, AFL), he-
redera de la Federación de Gre-
mios y Sindicatos. La nueva Fede-
ración reiteró la petición en sus
Congresos de 1882 y 1883. Se lle-
gó a exigir al Presidente de los
Estados Unidos que promulgara
una ley nacional de ocho horas. A
los partidos Demócrata y Republi-
cano se les exigió un claro pronun-
ciamiento en el mismo sentido. El
fracaso en estas gestiones llevó a
buscar nuevos caminos.

Así, la Federación Norteamerica-
na del Trabajo acordó, en su Cuar-
to Congreso de 1884, poner en
acción la fuerza de los propios tra-
bajadores: llamó a realizar una
huelga general por las ocho horas
el 1* de mayo de 1886. En el in-
ternanto se debía luchar por con-
seguir de los patrones y autorida-
des la nueva jornada; de no lograr-
se ello en esos años, se haría efec-
tiva la huelga el 1 de mayo. El
llamado de la AFL fue acogido
por los sindicatos. A ello contri-
buyeron las críticas condiciones
sociales y económicas que se
vivían. El movimiento fue toman-
do cuerpo y la combatividad au-

mentó a medida que se acercaba la
fecha indicada del 86 y los esfuer-
zos patronales por detener la ini-
ciativa obrera no prosperaban.
Llegado el día señalado, la consig-
na ya estaba en boca de la mayo-
ría de los trabajadores.

"A partir de hoy, ningún obre-
ro debe trabajar más de ocho
horas por día. ¡Ocho horas de
trabajo! ¡Ocho horas de repo-
so! ¡Ocho horas de recrea-
ción "1.

Bajo este predicamento, el prime-
ro de mayo de 1886, en los Esta-
dos Unidos, se declararon cinco
mil movimientos laborales. Alre-
dedor de ciento noventa mil tra-
bajadores iniciaron la huelga y cer-
ca de ciento cincuenta mil obtu-
vieron su demanda con la amenaza
de paro. A fines de mayo otros
cincuenta mil obreros lograron el
reconocimiento legal de su nueva
jornada y al finalizar el año un
total de doscientos cincuenta mil
trabajadores alcanzaron el mismo
beneficio. El camino hacia una
jornada de trabajo razonable esta-
ba abierto por fin.
Pero estos logros no resultaron
gratuitos. La represión se hizo sen-
tir directamente en diversos luga-
res ese 1* de mayo, produciéndose
nueve muertos en la localidad de
Milwaukee y enfrentamientos
callejeros entre policías y manifes-
tantes en Filadelfia, Louisville, St.
Louis, Baltimore y Chicago. En
esta ciudad, a la cual pertenecía la
mitad del total de obreros que en-
traron en huelga del país, el con-
flicto adquirió ribetes inusitados.

LOS SUCESOS DE CHICAGO

Paradojalmente, los hechos de
mayor violencia en esta ciudad no
acaecieron el mismo día primero
sino en los siguientes. Y, más aún,
no tuvieron relación directa con la
convocatoria del 1 de mayo sino
que fueron parte de un conflicto
laboral específico.
En efecto, el día 3 de mayo, alre-
dedor de seis mil obreros madere-
ros se reunieron en las inmediacio-
nes de las fábricas de maquinarias



agrícolas McCormick, para elegir
una comisión de huelga que debía
entrevistarse con la parte patronal.
En el acto hizo uso de la palabra
el dirigente anarquista Auguste
Spies; mientras él hablaba, un gru-
po de manifestantes se separó del
resto y atacó a algunos rompe-
huelgas que en ese momento aban-
donaban los locales de la McCor-
mick. Al concurrir la policía en de-
fensa de los rompehuelgas, el
hecho se transformó en un enfren-
tamiento de proporciones. La
magnitud y violencia que adquirie-
ron los sucesos tuvo más que ver
con la tensión acumulada en la
ciudad quecon loshechos mismos.
La policía, a pesar de que el mitin
se disolvía, atacó a disparos a la
multitud, provocando seis muer-
tos y cerca de cincuenta heridos.
Spies, periodista y testigo de los
hechos, editó una circular denun-
ciando los trágicos sucesos y lla-
mando a la acción:

"Los amos han soltado a sus sa-
buesos: la policía. Mataron a
seis de nuestros hermanos en la
fábrica McCormick esta tarde.
Mataron a esos pobres porque
ellos, al igual que ustedes, tu-
vieron el valor de desobedecer
la voluntad suprema de sus pa-
trones. Los mataron porque
osaron pedir que se acorten sus
horas de trabajo';

El encendido llamado de Spies fi-
nalizó apelando a las armas; sin
embargo, lo que realmente cobró
fuerza como respuesta a la agre-
sión policial fue la realización de
un mitin para el día siguiente, 4
de mayo, en la Plaza Haymarket
de Chicago.
El lugar escogido estaba en un
barrio de frigoríficos y aserraderos
y cercano a una comisaría policial.
El número de manifestantes se ele-
vó a casi tres mil. Los oradores
fueron Spies, Albert R. Parsons y
Samuel Fielden, todos vincula-
dos a grupos anarquistas y socialis-
tas; sus discursos fueron modera-
dos y el acto transcurrió sin inci-
dentes. Sin embargo, al finalizar
éste y mientras aún hablaba el di-
rigente Fielden, llegó al sitio de la
reunión un grupo de ciento

ochenta policías, ordenando reti-
rarse a los asistentes. Fielden,
desde el estrado, los increpó, seña-
lando que el acto estaba autoriza-
do y que, por tanto, debían permi-
tir que finalizara normalmente. Se
estaba en esta discusión cuando,
desde la oscuridad, fue lanzado un
objeto contra el grupo de policías,
estallando con gran ruido. Un ofi-
cial cayó muerto y varios policías
quedaron heridos. La respuesta
policial no se hizo esperar y, pasa-
do el desconcierto inicial, abrieron
fuego contra la multitud. El saldo
fue un oficial muerto, varios poli-
cías heridos y un número indeter-
minado de manifestantes muertos
y numerosos heridos, aunque la
historia ha recogido el número de
treinta y ocho muertos y ciento
quince heridos.

La represión no terminó en Hay-
market; se extendió a todo Chica-
go, el que fue sometido a estado
de sitio. Bajo el toque de queda se
detuvo a cientos de trabajadores y
dirigentes. Los más destacados lí-
deres anarquistas no tardaron en
ser aprehendidos y ser objeto de
una orquestada campaña de pren-
sa en su contra. De entre más de
mil detenidos, se inculpó del ata-
que con bomba a los policías en
Haymarket a las siguientes perso-
nas:

Hessois Auguste Spies, alemán, 31
años, periodista;
Michael Schwab, alemán, 33 años,
tipógrafo encuadernador;

Georges Engel, alemán, 50 años,
tipógrafo y periodista;
Adolf Fischer, alemán, 30 años,
periodista;
Louis Lingg, alemán, 22 años, car-
pintero;
Samuel Fielden, inglés, 39 años,
pastor metodista y obrero textil;
Oscar Neebe, norteamericano, 36
años, vendedor, y
Albert Parsons, norteamericano,
38 años, periodista socialista.

Todos ellos, menos Parsons, fue-
ron arrestados en pocos días; cada
una de las detenciones fue acom-
pañada de grandes despliegues po-
liciales que dejaban al descubierto
supuestos arsenales, municiones,
depósitos de bombas, dinamita, li-
teratura anarquista, banderas
rojas, etc., todos' elementos que
iban abonando el camino que to-
maría la investigación de los suce-
sos del 4 de mayo.

EL PROCESO

El 21 de junio de ese año 86, se
constituyó un Tribunal Especial a
cargo del juez Joseph Gary y ante
el cual acusaba el fiscal estatal J.
Grinnell. En la primera audiencia
del juicio, se entregó voluntaria-
mente, el prófugo Parsons. Desde
el comienzo, el comportamiento
del juez y del fiscal fue parcial y
en perjuicio de los acusados. Esta
tendencia se vio reforzada al mo-
mento de seleccionar el jurado
que debería actuar en la causa in-
vestigada. A diferencia del proce-
dimiento normal de escoger los
miembros al azar, el juez Gary de-
legó esta función en un alguacil
que seleccionó candidatos clara-
mente predispuestos en contra de
los inculpados. Tal es así que,
entre los jurados se encontraban
familiares de algunas víctimas de
los policías afectados. Doce mien-
bros, finalmente, compusieron el
jurado, que comenzó a conocer las
pruebas el 14 de julio.
La estrategia del fiscal Grinnell en
la Corte fue la de presentar los su-
cesos de Haymarket como parte
de un complot anarquista de vas-
tas proporciones: la del 4 de mayo
sería la primera de una serie de
bombas que iban a ser lanzadas



contra todos los locales policiales
de Chicago. Para probar sus tesis,
el fiscal recurrió a falsos testigos,
que la defensa no tardó en desen-
mascarar. A pesar de estas demos-
traciones, el juicio continuó ade-
lante, contando con el apoyo
irrestricto de la prensa oficial, que
había creado un clima hostil hacia
los acusados y agitaba en la opi-
nión pública la necesidad de un
castigo ejemplar.
Con la distancia que da el tiempo
de la historia, los distintos analis-
tas de los sucesos de Chicago han
coincidido en que el proceso a
"los ocho" se trató de un juicio
político e ideológico al anarquis-
mo. Más que juzgar los hechos del
4 de mayo, se pretendía sancionar
a una corriente política y sindical
que crecía en influencia entre los
obreros de la época. Por ello no es
posible encontrar en el proceso
sino arbitrariedad y prejuicio, in-
dolencia y sectarismo.
A menos de un mes de su inicio, el
proceso entró en su fase final. El
11 de agosto, en su último alega-
to, el fiscal Grinnell sostuvo:

"La ley está bajo proceso. La
anarquía está bajo proceso.
Estos hombres han sido selec-
cionados, elegidos por el 'grand
jury' y enjuiciados porque
fueron líderes. No fueron más
culpables que los millares de
sus adeptos. Señores del jura-
do: IDeclarad culpables a estos
hombres, haced escarmiento
con ellos, ahorcadles y salvaréis
a nuestras instituciones, a nues-
tra sociedadl"

El 20 de agosto, el jurado dictó
sentencia: pena de muerte para
siete de los acusados y quince
años de trabajo forzado para uno
de ellos -Neebe-. En septiembre
fue rechazada una primera apela-
ción, aunque sí, se les permitió
hacer uso de la palabra a los acusa-
dos, antes de la sentencia final.

LAS EJECUCIONES Y LA
TARDIA VERDAD

El 9 de octubre, el juez Gary con-
firmó la sentencia dictada por el
jurado.

Una nueva apelación de la defen-
sa, esta vez ante la Corte Suprema,
alargó casi un año la espera. En
septiembre de 1887 fue rechaza-
da. En el intertanto, las presiones
nacionales e internacionales se
fueron sumando en demanda de
indultos o de un nuevo proceso.
Nada se obtuvo, sino la conmuta-
ción de dos de las penas de muerte
-Fielden y Schwab- por prisión
perpetua. En vísperas de la ejecu-
ción se produjo la muerte de
Louis Lingg, la que fue presentada
como un suicidio. En todo caso,
Lingg apareció dinamitado en su
celda.
Así, el 11 de noviembre, fecha fi-
jada para la ejecución, cuatro
fueron los dirigentes conducidos
al cadalso: Fischer, Engel, Parsons
y Spies. Al acercarse su hora y di-
rigirse a la horca cada uno de ellos
expresó su sentimiento profundo:

"Spies: ¡Tiempo llegará en que
nuestro silencio será más pode-
roso que las voces que hoy vo-
sotros estranguláis!

Fischer: ¡Viva la anarquía!
¡Este es el momento más feliz
de mi vida!
Engel: ¡Viva la anarquía!
Parsons: ¿Se me permitirá
hablar? ¡Oh, hombres de Amé-
rica! IDejadme hablar, sheriff
Matsonl ¡Dejad que se escuche
la voz del pueblo!"

Seis años más tarde, el gobernador
de Illinois, John Altgeld, accedió a

revisar el proceso abocándose él
mismo a la tarea. Demoró poco en
comprender que el juicio a "los
ocho" había sido una farsa. Inclu-
so se llegó a pensar que un provo-
cador lanzó a propósito la fatídica
bomba. Convencido de la injusti-
cia cometida el Gobernador hizo
público un documento, el 26 de
junio de 1893, según el cual otor-
gaba el perdón absoluto a los con-
denados de 1887, que aún perma-
necían en prisión: Fielden, Neebe
y Schwab. Para los demás era de-
masiado tarde, ya habían enfren-
tado dignamente la muerte.

EPILOGO

Los hechos del 4 de mayo de
1886, como hemos visto, desem-
bocaron en un proceso de carácter
político que llevó a la muerte a
cuatro dirigentes anarquistas. Para
el movimiento obrero de Chicago
por las ocho horas, los aconteci-
mientos condujeron a la desmovi-
lización. El clima hostil creado
por las autoridades y la prensa dio
pie a una dura persecución de diri-
gentes y desmantelamiento de sus
organizaciones. En lo inmediato,
muchas de las conquistas laborales
alcanzadas en las primeras sema-
nas de mayo se perdieron en los



meses siguientes, al percatarse los
empresarios de la debilidad del
movimiento.

Al igual que para los trabajadores
del resto de los Estados Unidos y
los de otros países del mundo, la
lucha en realidad tendría que con-
tinuar. El 1V de mayo de 1886

había señalado el inicio de la con-
secución de uno de los derechos
laborales más básicos: las ocho
horas de trabajo. Su pleno ejerci-
cio para todos los trabajadores del
orbe tardaría aún muchos años en
lograrse. En muchos casos, pese a
haber conquistado ese derecho,
los trabajadores se verán despoja-

dos de él y obligados a trabajar
otra vez jornadas más largas.
Los mártires de Chicago y el día
Primero de Mayo simbolizan, des-
de 1886 en adelante, el sacrificio
de la lucha de los trabajadores por
sus derechos. Hasta el día de hoy,
cien años después. En Chile
también.



DISCURSO DE

SAMUEL FIELDEN
(Pastor metodista y obrero textil. Tenía

39 años. Había nacido en Inglaterra).

"Habiendo observado que hay algo injusto en
nuestro sistema social, asistí a varias reunio-
nes gremiales y comparé lo que decían los
obreros con mis propias observaciones. Mas
no conocía el remedio para los males sociales.
Pero discutiendo y analizando las cosas en
boga actualmente, hubo quien me dijo que el
socialismo significaba la igualdad de condicio-
nes, y ésta fue la enseñanza. Comprendí ense-
guida aquella verdad, y desde entonces fui so-
cialista. Aprendí cada vez más y más; recono-
cí la medicina para combatir los males socia-
les, y como me juzgaba con derecho para pro-
pagarla, la propagué. La Constitución de los
Estados Unidos, cuando dice "el derecho a la
libre emisión del pensamiento no puede ser
negado" da a cada ciudadano, reconoce a cada
individuo, el derecho a expresar sus pensa-
mientos. Yo he invocado los principios del so-
cialismo y de la economía social y por ésta, y
sólo por esta razón me hallo aquí y soy con-
denado a muerte...
"Se me acusa de excitar las pasiones, se me
acusa de incendiario porque he afirmado que
la sociedad actual degrada al hombre hasta re-
ducirlo a la categoría de animal iAndad! Id a
las casas de los pobres, y los veréis amontona-
dos en el menor espacio posible, respirando
una atmósfera infernal de enfermedad y muer-
te...
"La cuestión social es una cuestión tanto eu-
ropea como americana. En los grandes centros
industriales de los Estados Unidos el obrero
arrastra una vida miserable, la mujer pobre se
prostituye para vivir, los niños perecen prema-
turamente aniquilados por las penosas tareas a
las que tienen que dedicarse, y una gran parte
de los vuestros se empobrece también diaria-
mente. ¿En dónde está la diferencia de país a
país?
"Habéis traído aquí a los corresponsales de la
prensa burguesa para probar mi lenguaje revo-
lucionario, y yo os he demostrado que a todas
nuestras reuniones han podido acudir nuestros
adversarios.., y, en resumen, os digo que esos

periodistas son hombres que no dependen de
sí mismos, que no son libres, que obran a ins-
tigación ajena, y lo mismo pueden acusarnos
de un crimen que proclamarnos el más virtuo-
so de todos los hombres. Un ciudadano de
Washington que aquí vino a combatirnos en
1880 nos ha escrito repetidas veces ofrecíén-
donos declarar que nuestras reuniones no
tenían por objeto excitar al pueblo a la rapi-
ña, como decís vosotros, sino simplemente a
la discusión de las cuestiones económicas.
Veinte testigos más estaban dispuestos a con-
firmar lo mismo. Esto era en el supuesto de
que se nos acusase en aquel sentido. Pero
vimos aquí que de lo que se nos acusaba real-
mente era de "anarquistas" y por eso no vi-
nieron aquellos testigos, porque no eran nece-
sarios...
"Si me juzgáis convicto de haber propagado el
socialismo, y yo no lo niego, entonces ahor-
cadme por decir la verdad...

"Si queréis mi vida por invocar los principios
del socialismo, como yo entiendo que los he
invocado en favor de la humanidad, os la doy
contento y creo que el precio es insignificante
ante los resultados grandiosos de nuestro sa-
crificio...

"Yo amo a mis hermanos, los trabajadores,
como a mí mismo. Yo odio la tiranía, la mal-
dad y la injusticia. El siglo XIX comete el cri-
men de ahorcar a sus mejores amigos. No tar-
dará en sonar la hora del arrepentimiento.
Hoy el sol brilla para la humanidad, pero
puesto que para nosotros no puede iluminar
más dichosos días, me considero feliz al morir,
sobre todo si mi muerte puede adelantar un
solo minuto la llegada del venturoso día en
que aquél alumbre mejor para los trabajado-
res. Yo creo que llegará un tiempo en que
sobre las ruinas de la corrupción se levantará
la esplendorosa mañana del mundo emancipa-
do, libre de todas las maldades, de todos los
monstruosos anacronismos de nuestra época y
de nuestras caducas instituciones"



DECLARACION PUBLICA
Al conmemorarse el centenario de los sucesos de Chicago en 1886, que dieron origen a la designación del 10 de
Mayo como el Día Internacional del Trabajo, la Confraternidad Cristiana de Iglesias quiere expresar su adhe-
sión y solidaridad a los Trabajadores de Chile y del mundo, a través del presente mensaje:

1. La consigna de la huelga iniciada por los trabajadores de Norteamérica el 10 de Mayo de 1886, decía:
"A partir de hoy, ningún obrero debe trabajar más de ocho horas por día. ¡Ocho horas detrabajol ¡Ocho

horas de reposo! ¡Ocho horas de recreación!".
Como cristianos formados en la enseñanza bíblica vemos en esta justa demanda un paso muy importante
hacia la forma de vida y el orden social que el Dios creador y sostenedor de la vida quiso, quiere y seguirá que-
riendo para toda la humanidad. Dios mismo trabajó y descansó, e invitó a los seres humanos a trabajar junto a
él para que la vida en esta tierra sea abundante, a gozar del descanso de la noche, y a disfrutar junto a la pareja,
la familia y los semejantes, de las bondades de la creación. El trabajo de Jesús como carpintero es un signo más
de la dignidad del trabajo y del trabajador.
No hay vida plenamente humana cuando hombres y mujeres se ven privados de su derecho al trabajo, al des-
canso, y a la comunión con sus semejantes en la recreación y en el estudio.

34



2. Damos gracias a Dios, porque las semillas del sacrificio de Chicago, dieron frutos tempranamente en la
historia de nuestro país. Ya desde comienzos de este siglo comienzan a florecer diversas organizaciones de los
trabajadores que, inspirados en principios de solidaridad y justicia, irán conquistando el respeto a esos derechos
sin los cuales no hay vida plenamente humana. Tales organizaciones de los trabajadores fueron fundamentales
en la construcción de la democracia en Chile.

3. Lamentamos que el hoy de Chile pareciera mostrar que la historia ha retrocedido. La aplicación de un es-
quema de desarrollo económico centrado únicamente en las leyes impersonales del mercado, ha significado una
profunda postergación de los derechos de los trabajadores y sus familias. Nos alarman algunos signos dramáti-
cos de esta situación.

a. La persistencia de un alto porcentaje de cesantía en la población. Tanto nuestra experiencia pastoral,
como estudios de especialistas, demuestran que la desocupación es un gran flagelo cuyos efectos se hacen sentir
principalmente, en la Salud Mental del cesante, cuya autoestima se deteriora gravemente; en la familia, donde
el estado de carencia y ocio destruye las relaciones; y en los jóvenes y niños cuyo futuro se ve hipotecado. El
aumento de las conductas delictuales, la prostitución, la drogadicción y el alcoholismo son una consecuencia
directa de la cesantía.

b. Los programas de emergencia del Estado, como el PEM y el POJH, lejos de resolver el conjunto de pro-
blemas del cesante, los agrava, pues, en la medida en que no estén asociados a actividades productivas, refuer-
zan el sentimiento de dependencia y desvalorización personal.

c. El gran deterioro de las condiciones de vida de quienes aún conservan su trabajo. Diariamente escuchamos
el lamento de familias cuyo ingreso se agota mucho antes de terminado el mes. La nueva legislación de salud,
representa un nuevo deterioro para las condiciones de vida de los trabajadores, perjudicando además a los pas-
tores evangélicos que, por dedicar todo su tiempo al trabajo pastoral, carecen de previsión social.

d. Los tropiezos jurídicos o represivos con que los trabajadores se encuentran en su tarea de organizarse y
expresar sus justas demandas.

e. La pérdida del sentido de solidaridad en las relaciones sociales. La larga huelga de hambre de los trabaja-
dores no videntes, que ya ha cobrado la valiosa vida del trabajador Pedro Venegas, es un signo dramático y es-
candaloso de esta pérdida de solidaridad social. Ellos sólo piden trabajar en el centro de Santiago, pero eso pa-
rece chocar con otros intereses.
Rogamos al Señor por la familia de este trabajador, cuya angustia y desesperación lo llevó a tomar esa drástica
determinación.

4. En medio de esta realidad desoladora, vemos también signos de esperanza, evidencias de que hay muchos
trabajando para que la solidaridad vuelva a ser el fundamento de nuestra vida social. Valoramos los esfuerzos
realizados por los trabajadores, los pobladores, y los profesionales, en la búsqueda pacífica de una alternativa
al actual estado de cosas. Así mismo, reconocemos la importancia de la voz de los Obispos de la Iglesia Cató-
lica Chilena, cuyo documento "Justicia o Violencia" debe ser seriamente reflexionado por la ciudadanía.
Como Iglesias cristianas, alentamos todos estos esfuerzos, y reiteramos nuestro llamado a todos los hombres
de buena voluntad a trabajar día a día por un país de hermanos, por un país solidario, por un país donde la

dignidad del trabajo y de los trabajadores, sea el centro de todas las decisiones económicas y políticas.
A las autoridades, hacemos un urgente llamado para que escuchen las voces de nuestro pueblo. De su capaci-

dad de escuchar, dependerá que el mañana de Chile sea un mañana de paz o de violencia.
Concluimos este mensaje, haciendo nuestras las palabras ante el jurado del pastor Metodista Samuel Fielden,

obrero textil, condenado a prisión perpetua en el injusto proceso de Chicago:
"Yo creo que llegará un tiempo en que sobre las ruinas de la corrupción se levantará la esplendorosa mañana
de un mundo emancipado, libre de todas las maldades, de todos los monstruosos anacronismos de nuestra
época...".
1 iRogamos al Dios de la vida que así seall
Fraternalmente,

Pastor Juan Sepúlveda Obispo José Flores
Presidente Vice-presidente

Vicario Pedro Zavala
Secretario

CONFRATERNIDAD CRISTIANA DE IGLESIAS

Santiago, 25 de abril de 1986



..........
......



MUNDO ECUMENICO

DECLARACION SOBRE EL
AÑO INTERNACIONAL DE LA PAZ

1. Las Naciones Unidas han de-
clarado a 1986 Año Internacional
de la Paz y las naciones del mundo
están celebrando este aconteci-
miento. En su 40 período de se-
siones, la Asamblea General de las
Naciones Unidas señaló especial-
mente el papel de las organizacio-
nes no gubernamentales, entre
ellas, los organismos religiosos, en
la promoción del diálogo interna-
cional, la cooperación y el estable-
cimiento de la confianza y el en-
tendimien to entre las naciones.

2. En los últimos años, los mo-
vimientos y organizaciones de ma-
sas que promueven la justicia y la
paz en las diversas partes del mun-
do han suscitado una amplia toma
de conciencia sobre las amenazas a
la paz que el mundo tiene hoy
ante sí. Varias iglesias miembros
del CMI, los organismos naciona-
les y regionales que las represen-
tan y cierto número de organiza-
ciones en que participan activa-
mente los cristianos han hecho
planes especiales para el Año In-
ternacional de la Paz, encamina-
dos a avivar las esperanzas, inspi-
rar la confianza recíproca, reducir
las tensiones, estimular a los paí-
ses a negociar en un espíritu de
concesiones generosas y promover
una mayor conciencia de nuestra
seguridad y destino comunes
como seres humanos.

3. Los pueblos del mundo
tienen necesidad de paz y justicia.
La paz no es meramente la ausen-
cia de guerra. La paz no puede
edificarse sobre la injusticia sino
que requiere la implantación de
un nuevo orden intemacional, ba-
sado en la justicia para todas las
naciones y en el seno de todas
ellas, así como el respeto por la
humanidad, don de Dios, y la dig-
nidad de todas las personas. Como
nos ha enseñado el profeta Isaías,
la paz es el efecto de la justicia.
La Asamblea nos ha exhortado a
que, como familia de iglesias que

somos, nos comprometamos en
pro de la justicia, la paz y la inte-
gridad de la creación. Ante el nue-
vo carácter de las amenazas contra
la justicia, la paz y la integridad de
la creación, los nuevos críticos
problemas conexos, y los signos
de esperanza que están surgiendo,
las iglesias están llamadas a dar
nuevas respuestas en todos los as-
pectos de su vida, ya sea a nivel
local, nacional, regional e interna-
cional.

4. Así pues, quisiéramos sub-
rayar los siguientes puntos:

a) la relación entre la carrera
armamentista, la injusticia socio-
económica y la destrucción del
medio ambiente;

b) la urgente necesidad de que
la tierra y el espacio se vean libres
de armas nucleares y demás me-
dios de destrucción masiva; de ini-
ciar inmediatamente el desarme
nuclear, y de ocuparse del proble-
ma igualmente importante de la
militarización y sus consecuen-
cias;

c) la necesidad de que la tecno-
logía científica moderna, instru-
mento fundamental de la humani-
dad, deje de estar al servicio de la
guerra y del lucro, y se emplee en
promover los más elevados intere-
ses de la humanidad, especialmen-
te, la eliminación de la pobreza;

d) la necesidad de establecer
un Tratado de Prohibición Com-
pleto de los Ensayos Nucleares
(TPCEN) y poner fin inmediata-
mente a todos los ensayos de ar-
mas nucleares. Debe señalarse que
el 20 de febrero de 1986, la URSS
declaró formalmente que estaba
dispuesta a aceptar inspecciones
sobre el terreno y que no existen
ya obstáculos técnicos para esta-
blecer un TPCEN.

5. Respecto a este problema, el
Comité Ejecutivo del CMI toma
nota con interés de las propuestas
sobre desarme nuclear hechos por
el Secretario General del PCUS

Mijail Gorbachof, anunciadas el
15 de enero de 1986 al iniciarse el
Año Internacional de la Paz. La
propuesta de eliminar en tres
etapas todas las armas nucleares
para el año 2000 merece seria
atención por parte de todos
aquellos que se preocupan por la
paz. El Comité Ejecutivo espera
que esta propuesta, unida a otras
propuestas serias, razonables y
concretas, de las demás potencias
nucleares, conduzca a acciones ne-
gociadas decisivas para la elimina-
ción de las armas nucleares.

6. El Comité Ejecutivo expresa
su beneplácito ante la iniciativa
del Papa Juan Pablo II de exhortar
a los cristianos y demás personas
de buena voluntad a que oren in-
tensamente por la paz durante el
año.

7. El Comité Ejecutivo invita a
todas las iglesias miembros a cele-
brar el 16 de junio de 1986 un
Día Mundial de Oración y Ayuno
en recuerdo de los sacrificios, an-
gustias y sufrimientos de todos
cuantos murieron hace diez años
en Soweto, y a apoyar la lucha
por la justicia en Sudáfrica.

8. El Comité Ejecutivo reitera
su llamado a las iglesias para que
sigan concediendo especial aten-
ción a las causas profundas de la
guerra, particularmente a la injus-
ticia económica, la opresión y la
explotación, así como a las conse-
cuencias de las crecientes tensio-
nes, entre las cuales se encuentra
la violación de los derechos hu-
manos. Exhorta a las iglesias a in-
tensificar sus esfuerzos en pro de
la paz en el Año Internacional de
la Paz y a dar testimonio de paz y
justicia mediante la oración, el
culto y el compromiso concreto.

Comité Ejecutivo
Kinshasa (Zaire)

9-15 marzo 1986

Traducido del inglés
Servicio lingüístico del CMI



MEMORANDUM
DE HARARE

Reunión de urgencia del Consejo Mundial
de Iglesias sobre Sudáfrica
4-6 de diciembre de 1985

Declaración de solidaridad con el pueblo de Sudáfrica
realizada por dirigentes de Iglesias de Europa Occi-
dental, América del Norte, Australia, Sudáfrica y
otras partes de Africa, junto con representantes del
Consejo Mundial de Iglesias, la Federación Luterana
Mundial, la Alianza Reformada Mundial y la Confe-
rencia de Iglesias de toda el Africa, reunidos en
Harare (Zimbabwe) del 4 al 6 de diciembre de 1985.

1. Nos hemos reunido aquí en Harare para pedir a
Dios que nos guíe en este momento en que Sudáfrica
atraviesa una crisis profunda, y para reflexionar jun-
tos sobre nuestra tarea común de buscar la justicia.
Hemos orado juntos, hemos partido el pan y'reafirma-
do la visión que tenemos trascendiendo las barreras
que separan a los seres humanos y uniendo nuestras
manos con las de todos aquellos que afirman la vida.
Hemos intentado buscar los medios de intensificar
nuestra participación en el restablecimiento de la dig-
nidad del pueblo de Dios en Sudáfrica. Reconocemos
que esta reunión fue para nosotros una ocasión de
arrepentimiento, en la que tratamos de ver en qué
momento no hemos respondido a nuestra vocación,
hemos comprometido nuestra fe y no hemos sabido
dar un testimonio profético.

2. La urgencia de la situación en Sudáfrica nos ha
impulsado a reunirnos ahora. Esa situación es el re-
sultado de la intensificación de la lucha de liberación
y de la profunda e inevitable crisis del régimen de
apartheid. Los acontecimientos se suceden con tal
rapidez que están llevando a Sudáfrica al borde de
una verdadera catástrofe. Aún es posible evitar esa ca-
tástrofe, pero no queda mucho tiempo para ello. No
deberán demorarse más los cambios que conduzcan al
país hacia una sociedad donde reinen la justicia y la
dignidad humana. Hemos oído una y otra vez que ha
llegado el momento de tomar medidas decisivas. Tam-
bién ha llegado ese momento para las iglesias de Sud-
áfrica y de otros lugares, en particular las de aquellos
de nuestros países que tienen una influencia especial
sobre la situación en Sudáfrica.

3. Nos hemos reunido en Harare por invitación del
Consejo Mundial de Iglesias (CMI) y del Consejo Sud-
africano de Iglesias 25 años después de la Consulta del
CMI sobre Sudáfrica, celebrada en Cottesloe, a raíz
de la matanza de Sharpeville. Desde entonces, han te-
nido lugar cambios profundos en la región. Nos senti-
mos especialmente alentados por la experiencia de
Zimbabwe, país que se ha liberado, ha pasado de un
régimen minorítario a un sistema democrático, ha



construido una sociedad sin discriminación racial y se
esfuerza vigorosamente por favorecer la causa de la
justicia.

4. Hemos oído el clamor del pueblo sudafricano.
La víspera de nuestra reunión se celebró el funeral de
doce personas, en las afueras de Pretoria, muertas por
la policía, dos semanas atrás. Esos sucesos son casi
diarios. Hemos oído relatos sobrecogedores del dolor
y los sufrimientos del pueblo. Nos han hablado una
vez más de las detenciones sin procesos, las leyes dra-
conianas que el estado de emergencia hace más crue-
les todavía, los niños y las madres muertos por dispa-
ros, los desplazamientos forzados y la escalada de la
represión. Pero también hemos oído hablar de las
acciones que realiza la población para reafirmar su
dignidad, de su esperanza de que pronto se derrumbe
el sistema actual y de su disposición a pagar el precio
necesario para ello a través del sacrificio.

5. La lucha por la liberación es una lucha arraigada
en la fe. Los cristianos no pueden separar la oración
de la acción política. Su compromiso en la acción se
deriva de su compromiso espiritual y de su obediencia
al Señorío de Jesucristo. El ministerio cristiano hoy
en día tiene que ser un ministerio de compromiso y
participación en la lucha.
Reiteramos nuestra convicción de que el apartheid
está condenado por el Evangelio de Jesucristo y cual-
quier teología que lo apoya o lo excusa es herética. El
apartheid es contrario a toda noción de derecho natu-
ral. La Asamblea del CMI, que se reunió en este conti-
nente hace diez años, declaró que "el racismo es un
pecado contra Dios y contra nuestro prójimo. Es con-
trario a la justicia y al amor de Dios, revelados en
Jesucristo. Destruye la dignidad humana tanto del
que aplica las prácticas racistas, como del que las pa-
dece".
Reconocemos que ya no es apropiado aplicar los con-
ceptos y las formulaciones teológicas tradicionales a
la situación de Sudáfrica. Tenemos, pues, que buscar
una nueva interpretación de conceptos tales como el
amor y la reconciliación. Es necesario, encontrar
nuevas formas de interpretación y explorar nuevas es-
feras para fundamentar nuestra participación en la
lucha con percepciones teológicas renovadas. A este
respecto, llamamos la atención sobre las cuestiones y
puntos de vista que figuran en el documento "Kairós".

6. Hemos oído una y otra vez "Nuestro pueblo
quiere libertad ya. El pueblo de Sudáfrica exige que
se le dé el derecho a la libertad, un derecho que ha re-
cibido de Dios". Reconocemos la voluntad y determi-
nación del pueblo de luchar por la libertad. El apart-
heid es un sistema que de ninguna manera puede
reformarse; por consiguiente, rechazamos categórica-
mente todas las propuestas encaminadas a su modifi-
cación. Hay que desmantelarlo hasta la última piedra.
Es preciso hacer una ruptura radical con el presente.
Nuestra visión de Sudáfrica, en cuya construcción es-
tamos comprometidos, es la de un país en el cual
todos puedan vivir con dignidad y donde reinen la jus-
ticia y la paz. Juntos queremos construir una Sud-



áfrica unida, con un sistema político basado en el su-
fragio universal y una sociedad sin discriminaciones
raciales; un país donde se restablezca el derecho inna-

to que todo ser humano tiene a la tierra y la libertad.
7. Para que dicho cambio tenga lugar, es necesario

que se produzca una transferencia del poder al pueblo.

Con esa finalidad, habrán de tomarse urgentemente
las siguientes medidas:

- poner fin al estado de emergencia
- retirar las tropas de las ciudades negras
- poner en libertad a Nelson Mandela y a todos

los prisioneros políticos
- crear las condiciones necesarias para que los

exiliados puedan volver al país
- poner en libertad a todos los detenidos
- suprimir la prohibición de todos los movimien-

tos proscritos
- negociar con los auténticos líderes del pueblo

para transferir el poder al pueblo.
Si se toman inmediatamente esas medidas, se evita-
rán nuevos actos violentos inútiles.
En el momento presente, es esencial que la comuni-

dad internacional se ponga de acuerdo para ejercer
presión sobre el régimen de Pretoria. Los gobiernos

de los países a que pertenecemos algunos de nosotros,
tienen una responsabilidad especial en la consolida-
ción del sistema de apartheid, a causa de su participa-
ción económica en el mismo. Las iglesias de esos

países tienen el cometido de seguir llamando la aten-
ción de sus gobiernos sobre esta cuestión.

8. Hemos oído abogar con fuerza para que se in-

tensifique la camparla destinada a aplicar sanciones
económicas eficaces contra Sudáfrica. Las iglesias de

otras regiones pueden desempeñar una función cata-
lizadora en las campañas para promover el retiro de

las inversiones, el cese de los préstamos bancarios, la

negativa a renogociar el reembolso de los préstamos y

otras medidas económicas destinadas a aumentar la
presión política sobre el gobierno de Sudáfrica a fin

de que tome disposiciones que conduzcan a la trans-
ferencia del poder a los auténticos representantes del
pueblo. Aquellas iglesias que no hubieran retirado to-

davía sus inversiones en las sociedades que mantienen
relaciones comerciales con Sudáfrica deberían hacerlo
inmediatamente.
Las sanciones, si se aplican de forma concertada, pue-
den acelerar el proceso de desmantelamiento del pre-

sente sistema y evitar al máximo la violencia. Recono-
cemos que esas sanciones tendrán duras repercusiones

para el pueblo de Sudáfrica y de los Estados vecinos,
pero el pueblo está dispuesto a soportarlas a fin de

que llegue cuanto antes el día de su liberación. Cuan-
do se apliquen las sanciones, las iglesias de los países

occidentales deberán persuadir a sus gobiernos de que

presten una ayuda económica especial a los Estados

de primera línea y lleven a cabo programas humanita-
rios para las personas más necesitadas en Sudáfrica.

Quienes representamos a iglesias de países occidenta-
les estamos decididos a promover diversas estrategias
económicas que puedan contribuir a los cambios ne-



cesarios. Entre ellas, la campaña contra la ampliación
o la renovación de préstamos, el boicot de los consu-
midores, el retiro de las inversiones y las sanciones
económicas.
En nuestra reunión, el aspecto que se destacó con más
fuerza y nos afectó más profundamente fue la estrate-
gia de las sanciones económicas. Reconocemos que,
en el momento actual, las rigurosas sanciones econó-
micas que el pueblo sudafricano pide sin cesar son el
mejor medio para vencer el apartheid. A este respec-
to, se reconoció la responsabilidad especial de las igle-
sias de países como los Estados Unidos de América, el
Reino Unido y la República Federal de Alemania.

9. Los jóvenes están hoy en día en la vanguardia
de la lucha en Sudáfrica. Para ellos, la lucha de libera-
ción es la prioridad del momento. La educación de la
joven generación provoca en la actualidad una inquie-
tud comprensible. Es preciso buscar medios nuevos
para poder combinar la participación en la lucha de
liberación y la necesaria educación de los jóvenes para
una Sudáfrica liberada. Hay programas de juventud en
Sudáfrica que requieren el apoyo de la comunidadd
internacional.

10. Las iglesias de otras regiones del mundo tienen
más que nunca la responsabilidad de difundir infor-
mación sobre Sudáfrica y de dar a conocer la situa-
ción de ese país. Esto sólo puede hacerse permane-
ciendo regularmente en contacto con las iglesias y
movimientos sudafricanos. Las restricciones y la cen-
sura impuestas a los medios de información ya han
tenido efectos negativos sobre la circulación de infor-
mación. Es preciso hacer esfuerzos especiales en esta
esfera.

11. Subrayamos la importancia de que el ministe-
rio para con los exiliados responda a todas sus necesi-
dades, sin olvidar la atención pastoral. El CMI y el
Consejo Sudafricano de Iglesias deberán tomar nuevas
iniciativas para desarrollar los programas ya existentes
y coordinar los esfuerzos de las iglesias de Sudáfrica y
de otros países. Es preciso ayudar a los exiliados para
que puedan mantener relaciones estrechas con sus fa-
milias de Sudáfrica.

12. Aunque nuestra reunión trató principalmente
de Sudáfrica, Namibia estuvo también muy presente
en nuestro pensamiento. Escuchamos relatos que nos
hablaban de los grandes sufrimientos del pueblo de
Namibia. Recientemente la represión se ha intensifica-
do y ha aumentado considerablemente el número de
víctimas. Hay un sentimiento creciente de que la co-
munidad internacional ya no presta la atención debi-
da a la causa de la independencia de Namibia. Reafir-
mamos nuestro apoyo a la lucha del pueblo de Nami-
bia en pro de la libre determinación y la independen-
cia, y encomiamos especialmente la labor del Consejo
de Iglesias de Namibia.

13. Nos felicitamos también de los esfuerzos del
CMI, en especial por conducto de su Programa de
Lucha contra el Racismo, para aportar a las iglesias
una ayuda continua. Dada la urgencia de la situación
en Sudáfrica, este Programa necesita reforzar sus efec-



tivos y aumentar sus recursos. Recomendamos al PLR
que nombre un grupo de estudios teológicos que se
encargue de hacer una reflexión sobre el compromiso
permanente de la Iglesia en la lucha contra el apart-
heid. Deberán participar en esta labor de reflexión
iglesias de Sudáfrica y de otras partes del mundo.
Este grupo examinará también cuestiones como la ti-
ranía, el ejercicio ilegítimo del poder y los medios
para el cambio político.

14. La urgencia de la situación requiere que las di-
ferentes organizaciones ecuménicas y las comuniones
cristianas realicen una acción concertada. Es preciso
prever inmediatamente una mayor coordinación entre
el Consejo Mundial de Iglesias, la Federación Lutera-
na Mundial, la Alianza Reformada Mundial y la Con-
ferencia de Iglesias de toda el Africa. Rogamos al CMI
que tome la iniciativa en esta esfera.

15. Consideramos que es muy oportuno invitar a
las iglesias sudafricanas, en un espíritu de solidaridad,
a que aclaren su posición sobre el Programa de Lucha
contra el Racismo, especialmente en lo que se refiere
a las donaciones de su Fondo Especial; a que hagan
una labor de sensibilización entre los jóvenes blancos
y les inviten a no servir en las fuerzas armadas sud-
africanas, y forjen lazos firmes con los sindicatos y
otras organizaciones comunitarias que participan en el
proceso global de liberación.

16. Somos conscientes de nuestra responsabilidad
pastoral hacia todos aquellos afectados por la situa-
ción actual en Sudáfrica. En nuestras intercesiones de-
bemos tener presentes las informaciones de que dispo-
nemos y recordar a todas las víctimas del sistema
actual: los que sufren, los que han perdido a parientes
y amigos, los que ven a sus seres queridos mutilados o
en la soledad de la reclusión, los que sienten angustia
sobre su futuro y los que tienen miedo. La liberación
de Sudáfrica será la liberación de todas las personas
del país, tanto los negros como los blancos. La única
garantía de seguridad para todos es la justicia para

todos. Por ello, queremos decir a los blancos de Sud-
áfrica que puedan sentir temor de los cambios, que a
ellos va dirigido también nuestro amor y nuestra soli-
citud. Queremos recordarles que saldrán ganando
mucho más en cuanto a paz y seguridad se refiere,
apoyando desde ahora los esfuerzos firmes en favor
de los cambios decisivos que dejando que continúe
la actual escalada de conflicto. Su miedo se mitiga-
rá a medida que se incorporen a la búsqueda de una
nueva sociedad en Sudáfrica.

17. Nos hemos reunido sobre la base firme de la
relación de alianza de Dios con su pueblo y de la re-
lación de compromiso mutuo de las iglesias entre sí.
Renovamos y reafirmamos aquí nuestro compromiso.
Todos juntos participamos en la lucha en favor de la
justicia. La lucha contra el apartheid es la lucha de
la Iglesia de Jesucristo. Hemos venido desde varias
partes del mundo para decir a las iglesias y al pueblo
de Sudáfrica, que no están solos. Reafirmamos nues-
tra solidaridad y nuestro compromiso mutuo. En la
acción radica nuestra libertad; en la obediencia somos
uno con Dios, con nosotros mismos y con nuestros
semejantes.

18. El mensaje del Evangelio es un mensaje de
esperanza. Jesucristo es nuestra esperanza y nuestra
paz. Incluso en las situaciones que parecen desespe-
radas, nos promete la esperanza cuando obramos por
la venida de su Reino.
Por ello, deseamos, ardientemente, con esperanza, el
nacimiento de una nueva Sudáfrica, en donde se res-
pete la dignidad de los seres humanos, donde se des-
truyan todas las barreras entre las razas y se constru-
ya una sociedad sin discriminación racial, donde
todas las personas disfruten de iguales derechos y
reinen la paz y la justicia. Oramos juntos para que
Dios envíe su bendición sobre el pueblo de Sudáfrica.

Traducido del inglés
por el Servicio Lingüístico del CMI



DECLARACION
DE

HARARE

Nosotros, dirigentes de iglesias de Europa Occidental, América del Norte, Australia, Sudáfrica y otras partes de

Africa, junto con representantes del Consejo Mundial de Iglesias, la Alianza Reformada Mundial, la Federación

Luterana Mundial y la Conferencia de Iglesias de toda el Africa, nos hemos reunido en Harare (Zimbabwe), del

4 al 6 de diciembre de 1985, por invitación del Consejo Mundial de Iglesias.

Hemos venido a pedir a Dios que nos guíe en este momento, en que Sudáfrica atraviesa una situación de crisis

profunda, y nos hemos comprometido a realizar una reflexión teológica continua sobre la voluntad de Dios

para la Iglesia. Afirmamos que ha llegado la hora de la verdad (Kairós), tanto para Sudáfrica como para la co-

munidad mundial. Hemos oído el clamor de afliccíón del pueblo sudafricano, prisionero de las estructuras

opresivas del apartheid. En este momento, llenos de inmensas posibilidades, declaramos juntos que el sistema

del apartheid es contrario a la voluntad de Dios y moralmente indefendible. El Gobierno no goza de credibili-

dad. Reclamamos que se ponga fin al estado de emergencia, que se ponga en libertad a Nelson Mandela y a

todos los prisioneros políticos, que se suprima la prohibición de todos los movimientos proscritos y que se per-

mita la vuelta de los exiliados. La única solución duradera a la crisis actual es la transferencia del poder a la ma-

yoría del pueblo sudafricano, sobre la base del sufragio universal.

Comprendemos y apoyamos plenamente a todos aquellos que piden en Sudáfrica la dimisión del Gobierno.

Consideramos que esta solución es la más apropiada y menos costosa para iniciar el proceso de cambio y cons-

tituye ya una contribución a dicho proceso. En espera de un nuevo gobierno democrático y representativo en

Sudáfrica,
1. Exhortamos a la Iglesia, en Sudáfrica y en el mundo entero, a que continúe orando por el pueblo sud-

africano y a que, el 16 de junio, décimo aniversario del levantamiento de Soweto, celebre un Día Mundial de

Oración y Ayuno, para que se ponga fin al régimen injusto de Sudáfrica.

2. Exhortamos a la comunidad internacional a que impida la prolongación o la renovación de los préstamos

bancarios al gobierno, los bancos, las sociedades y las instituciones paraestatales de Sudáfrica.

3. Exhortamos a la comunidad internacional a que aplique sanciones inmediatas y amplias a Sudáfrica.

4. Exhortamos a la Iglesia, en Sudáfrica y en el munto entero, a que apoye a los movimientos sudafricanos

que se esfuerzan por la liberación de su país.
5. Nos felicitamos por las recientes medidas tomadas en el movimiento sindical en favor de un frente unido

contra el apartheid y les ofrecemos nuestro apoyo.
6. Exigimos la aplicación inmediata de la Resolución 435 de las Naciones Unidas sobre Namibia.

Todos los aquí reunidos nos comprometemos a aplicar la Declaración de Harare con la urgencia que requiere.

Confiamos en que la liberación de Sudáfrica será también la liberación de todos sus habitantes, negros y

blancos.

Harare, 6 de diciembre de 1985

Traducido del inglés por el
Servicio Lingüístico del CMI



REFLEXION SOBRE UN HECHO

Incertidumbre y desesperanza. Dos palabras anti-
cristianas por excelencia. Jesús tuvo expresiones de
fuego contra quienes escandalizan al niño, al pobre, al
pequeño. Escandaliza quien siembra la incertidumbre,
quien fertiliza la desesperanza. Escandaliza quien
logra que el corazón desmaye, que las personas se
alcen en gesto de impotencia y cansancio. Hay algo de
diabólico en la desesperanza, por lo cual es necesario
desenmascarar su lógica de apariencias. La misión del
profeta es anunciar "alabanza en lugar de espíritu
abatido" Is. 61:3).
Eran las seis y cuarenta y cinco minutos del viernes
cinco de octubre de 1984. Adelina Morales de Cha-
morro y su hija Marcia Chamorro viajaban en una ca-
mioneta de pasajeros. Venían de ver al médico, en
Managua, y se dirigían al lugar de trabajo de Marcia,
en la hacienda "El Tabaco". Y aparecieron los Con-
tras, la Fuerza de Tarea Contrarrevolucionaria. iTodos

abajo a registrarse! iTodos arriba a seguir la marcha!
¿Todos? No. Marcia era maestra y debía venir con
ellos. Se la llevaron, pese al deseo de la madre de
acompañar a su hija. Las últimas palabras de Marcia
fueron: "No insistas, mamá. Yo me sabré arreglar.
Los niños te necesitan". Probablemente fue llevada a
un campamento en Honduras y al cabo de un año y
cinco meses nada se sabe de ella, sino rumores, sinies-
tros rumores de que desertó, de que colabora con los
Contras... Insidia y desesperanza.
Marcia va a cumplir diecinueve años el 7 de mayo
próximo. Muchacha amable y bondadosa, co-fundó
el Grupo Juvenil Evangélico del Instituto Miguel de
Cervantes, donde aprobó el curso básico. Marcia es
evangélica y miembro de la Iglesia Bautista. Pertene-
cía también a la Brigadas Populares de Salud y en
ellas sirvió a los pobladores del sector, visitando hoga-
res, vacunando y dando charlas de higiene y medicina
preventiva. En el '83 y '84, junto al grupo Unión de
Jóvenes Evangélicos (UJE) participó en los cortes de
café. Hacía tres meses de su asignación como maes-
tra en la hacienda "El Tabaco" cuando ocurrió el
secuestro.
No fue la única víctima. En los departamentos de
Jinotega, Boaco y Zelaya Central fueron asimismo
secuestrados ocho maestros más de la Brigada "50
Aniversario". Todos jovencitos: Ana Julia Cortez
Martínez, María Mercedes Rivas Obregón, Guillermo
Oswaldo Martínez, Elmon Luis Cortez Siezar, Luis
Ramón Blandón Seaz, Maritza del Carmen Cubillo
Molina, Asunción González Baltodano y Luis Alberto
González Ortiz. Nada se sabe de ellos. Nada.
Las madres de estos chicos y chicas han formado un
grupo: "Madres de Maestros de la Brigada 50".
Luchan contra la incertidumbre y la desesperanza.
Han golpeado muchas puertas: la de los embajadores
de los Estados Unidos, Honduras y Costa Rica en
Managua, la de la Cruz Roja Internacional, cuyo edifi-
cío ocuparon para llamar la atención sobre su reclamo



y donde hicieron largas jornadas de ayuno. Han
recibido la solidaridad de iglesias y partidos políticos
y agrupaciones de varias partes del mundo. Pero sus
hijos e hijas siguen desaparecidos. La incertidumbre y
desesperanza les hace temer lo peor y ahora, para
echar sal en la herida y abatir su fortaleza tan proba-
da, los rumores, la insidia...
¿Se cansarán también nuestra fe y esperanza? ¿Nos
atenaza el síndrome de Emaús? "Nosotros esperába-
mos que sería él, (Jesús) el que iba a liberar a Israel;
pero con todas estas cosas, llevamos ya tres días desde
que esto pasó. (Ellos se pararon con aire entristecido)"
(Lucas 24:21). La persistencia del mal, la aparente
ausencia de Dios minan la fortaleza cristiana. ¿Qué
puede hacer un hombre frágil, una mujer débil ante
la injusticia y el terror que siguen y siguen arrecian-
do? La fe se cuartea. La esperanza se esfuma y el mal
triunfante muerde no sólo el cuerpo y el corazón sino
también el espíritu.
Es en estos momentos de abatimiento cuando debe-
mos reagruparnos en Iglesia, reconstruir nuestra fe y
esperanza en comunidad, volver al espíritu de infancia
del salmista: "¿No guardo lisa y silenciosa mi alma
como niño destetado en el regazo de su madre?

IComo niño destetado está mi alma en mí! lEspere,
Israel, en Yaveh, desde ahora y por siemprel" (Salmo
131:2-3).
Es hora de recordar la palabra del Señor: "Entonces
dirá también a los de su izquierda: Apartaos de mí,
malditos, al fuego eterno... Porque tuve hambre, y no
me disteis de comer... estuve enfermo, y en la cárcel, y
no me visitasteis. Entonces dirán también éstos:
Señor, ¿cuándo te vimos hambriento o sediento o
forastero o desnudo o enfermo o en la cárcel y no te
asistimos? Y él, entonces, les responderá: En verdad
os digo que cuanto dejasteis de hacer con uno de
éstos más pequeños, también conmigo dejasteis de
hacerlo..." (Mateo 25:41-45).
Unirse en iglesia, volver al espíritu de la infancia, de-
jarse desafiar por la perenne opresión de los pobres,
son las respuestas cristianas contra la incertidumbre y
la desesperanza. Contra la fuerza casi omnipotente del
escándalo que pisotea a los pequeños, esperar contra
toda esperanza. Y continuar orando, sirviendo, ayu-
dando. Nuestra fe, solidaridad, protesta y testimonio,
llegarán en alguna forma invisible, pero eficaz al cora-
zón de las madres de los maestros de la Brigada 50.
Escribásmosles. Démosles aliento. Confiemos en la
fortaleza de los desaparecidos. Ceder al desaliento
sería traicionarlos y traicionar nuestra fe. Donde
sobreabundó el mal, sobreabundará la gracia.

Con amor cristiano,

Felipe Adolf
Secretario General
Domingo de Resurrección 1986.



Acto de apoyo a la
Vicaría de la Solidaridad

Organizado por las Iglesias chile-
nas miembros del Consejo Mun-
dial de Iglesias, y la Confraterni-
dad Cristiana de Iglesias, se realizó
un acto ecuménico en apoyo a la
Vicaría de la Solidaridad, organis-
mo dependiente del Arzobispado
de Santiago, de la Iglesia Católica.
Este, continuando con la tarea
que iniciara en octubre de 1973 el
Comité de Cooperación para la
Paz en Chile, mejor conocido
como Comité Pro Paz, ha sido des-
de 1976 un baluarte en la defensa
y promoción de los derechos hu-
manos. Hoy día es objeto de una
evidente persecución, lo que mo-
tivó este encuentro de adhesión, a
mediados de mayo pasado. Este
acto tiene una gran significación
histórica, por cuanto es la primera
ocasión en que iglesias evangélicas
chilenas organizan un homenaje a
un organismo de la Iglesia Católica.
Más de 500 personas, entre ellas
representantes diplomáticos, de
organismos de derechos humanos,
colegios profesionales, organizacio-
nes sindicales, poblacionales y
otras, estuvieron presentes el mar-
tes 13 de mayo, en la iglesia de los
Sagrados Corazones, durante un
acto ecuménico de adhesión y res-
paldo a la Vicaría de la Solidari-
dad. El encuentro fue convocado
por las Iglesias miembros del Con-
sejo Mundial de Iglesias y la Con-
fraternidad Cristiana de Iglesias,
ante la detención e incomunica-
ción de dos funcionarios de ese
organismo de la Iglesia Católica de
Santiago, actualmente detenidos
en libre plática.
Los hechos se originan el pasado
28 de abril, cuando un herido a
bala identificado como Hugo Se-
gundo Gómez Peña, llegó hasta el
organismo eclesial a pedir asisten-
cia médica, siendo atendido en
primera instancia por el médico
Ramiro Olivares. Este, al verificar
la gravedad de la herida, lo remitió
a una clínica privada la que poste-
riormente fue allanada, siendo de-
tenidos además sus médicos Alva-
ro Reyes y Ramón Rojas, y el pa-

ramédico Claudio Muñoz. Luego
de atender al herido, se dio a co-
nocer a través de la radio la noti-
cia de que un carabinero, Miguel
Vásquez Tobar, había muerto du-
rante el asalto a una panadería
ocurrido pocas horas antes de la
atención médica prestada. Eso
motivó que el abogado Gustavo
Villalobos fuese hasta la Clínica
Chiloé, a consultar a Gómez Peña
acerca de su participación en el su-
ceso, lo que éste negó insistente-
mente.
Sin embargo, la investigación pos-
terior implicó a Gómez Peña -en-

tonces libre- en el asalto, motiván-
dose la detención de Olivares, Villa-
lobos y los médicos antes mencio-
nados. Los dos funcionarios de la
Vicaría de la Solidaridad se habían
presentado voluntariamente a de-
clarar ante la Fiscalía Militar cuan-
do fueron aprehendidos y declara-
dos reos por la Ley de Control de
Armas, en un hecho que evidenció
el propósito del gobierno militar
de acusar a la Vicaría de la Solida-
ridad. Este organismo, creado hace
diez años, luego de la disolución
del Comité de Cooperación para la
Paz en Chile (COPACHI), ha sido



un baluarte en la defensa y promo-
ción de los derechos humanos en
nuestro país.
Muchos otros pormenores forman
esta historia que ha convocado la
adhesión hacia la Vicaría, adhesión
en la que se enmarcó el acto ecu-
ménico del 13 de mayo.

Problema de todos
Al abrir el acto, el Pastor Juan Se-
púlveda, Presidente de la Confra-
ternidad Cristiana de Iglesias, seña-
ló que "el desprestigio a que está
siendo sometida la Vicaría de la

Solidaridad es algo que nos afecta
a todos los chilenos. Y en particu-
lar, como miembros de las Iglesias
evangélicas y ortodoxas, los convo-
cantes sentimos que el problema
de la Vicaría es también nuestro
problema, puesto que el preceden-
te anterior de la Vicaria de la Soli-
daridad fue el Comité de Coopera-
ción para la Paz en Chile, iniciati-
va ecuménica de promoción y de-
fensa de los derechos humanos".
Agregó que la persecución a este
organismo de la Iglesia Católica
afecta a todos aquellos que se pre-
ocupan de la comunidad humana

porque él ha sido "un verdadero y
el más fuerte baluarte de la defen-
sa de los indefensos en nuestro
país". Finalmente clamó al Señor
para que proteja esta institución y
"a todos los hombres de buena vo-
luntad que trabajan allí".
Cientos de saludos de adhesión lle-
garon desde dentro y fuera del país.
Marta Palma, en representación
del Consejo Mundial de Iglesias,
dio lectura a los saludos de ese or-
ganismo, destacando las palabras
que el Director de la Oficina de
Derechos Humanos dirigiera a los
trabajadores de la Vicaría: "Pri-
mero en el Comité Pro Paz y luego
en la Vicaría de la Solidaridad, us-
tedes han asumido la verdad, lu-
chando por defender con amor a
los más débiles, deplorando la in-
justicia y manteniendo siempre,
con regocijo, la esperanza en el fu-
turo de este mundo. Trece largos
años en los cuales ustedes han pro-
clamado el amor de Cristo para la
humanidad y para Chile...".

Testimonios de una labor
Como testimonio del trabajo que
en defensa de la dignidad del hom-
bre ha realizado a lo largo de estos
años la Vicaría, cuatro personas
relataron su experiencia. Andrés
Domínguez, Coordinador de la
Comisión Chilena de Derechos Hu-
manos, luego de leer el artículo
primero de la Declaración Univer-
sal de los Derechos Humanos, que
proclama el derecho de todos los
hombres a una vida digna, expresó
que "cuando el deber de la frater-
nidad es aplastado por la tiranía y
la opresión", es cuando nace la
causa por los derechos humanos,
"la causa de un pueblo que resiste
la destrucción de su vida y que in-
siste en afirmar la libertad y la
igualdad, inherentes a su digni-
dad". Opinó que la Vicaría y an-
tes el Comité Pro Paz son, más allá
de "la realización práctica de la fe
cristiana", el resultado de "la fibra
moral de un pueblo que recurre a
los principios más valiosos de su
humanidad para salvar la semilla
destruida y hacerla germinar en
mil flores de soberanía y dignidad".
Recordó que esta tarea de defensa



y promoción de los derechos hu-
manos se hizo desde un principio
como labor de todos, sin exclusio-
nes, por lo cual "la Vicaría es nues-
tra, es de todos, es de cada uno de
nosotros, los chilenos y, por qué
no decirlo, hoy día es de la huma-
nidad". La causa de los derechos
humanos -añadió más adelante-
"amenaza a quienes siembran el
hambre, la barbarie y la opresión.
Y de allí que hoy se busque cruci-
ficaría, destruir la reserva moral y,
de ser posible, el sojuzgamiento de
un pueblo".

Blanca Ibarra, pobladora de La
Victoria y familiar de un detenido
político, reiteró lo antes dicho en
el sentido de que lo que sucede a
la Vicaría "afecta a cada uno de
los habitantes de este país" y re-
cordó las veces que los pobladores
habían tenido la ayuda y asisten-
cia solidaria del organismo católi-
co, cuyos trabajadores habían sa-
bido también transmitirle su calor
humano. "Reciban ustedes, traba-
jadores de la Vicaría -finalizó la
señora Blanca-, nuestro apoyo,
nuestro compromiso de que noso-
tros seguiremos, aunque sea en
una población ubicada en el extre-
mo último de Santiago, dando la
pelea, como decimos, y luchando
por la Vida".

Otro de los testimonios correspon-
dió al actor Roberto Parada, cuyo
hijo José Manuel trabajara prime-
ro en el Comité Pro Paz y luego en
la Vicaría de la Solidaridad, hasta
el momento de su muerte, a fines
de marzo de 1985, en uno de los
crímenes políticos más conmove-
dores de estos años: el secuestro y
degollamiento de tres profesiona-
les, entre ellos este funcionario del
organismo católico. Con su voz
imponente, este destacado actor
señaló que "acontecimientos des-
dichados en nuestro país nos hi-
cieron sufrir dolores que nunca hu-
biésemos esperado, especialmente
el asesinato de nuestro hijo José
Manuel, tan querido por nosotros,
su familia, como tan querido por
los queridos miembros de la comu-
nidad de la Vicaría de la Solidari-
dad. El dio su vida por cumplir
con su obligación. Y yo pienso

que si nuestro dolor personal, fa-
miliar es grande, somos muchos
más los que estamos en las mismas
condiciones y debemos abrir nues-
tros corazones al dolor de todos
los chilenos". Con emoción ex-
presó su seguridad de que "cuan-
do algunos nombres no sean más
que el recuerdo de una dolorosa
pesadilla, los nombres de personas
como José Manuel y muchos otros
mártires de la lucha del pueblo de
Chile, irán creciendo y creciendo
cada día".
Y entre los testimonios no podía
faltar el de los familiares de dete-
nidos desaparecidos. La señora
Doris Meniconi, de la Agrupación
de Familiares, expresó que para
ellos, la Vicaría de la Solidaridad
había sido la casa que los había
acogido y donde habían manteni-
do la fe en su búsqueda de la Ver-
dad: "Así como Cristo ha reinado
durante tantos años en el corazón
de todos, nuestra Vicaría, que es
nuestra sangre, nuestro corazón,
nuestro cuerpo entero, yo creo
que todos vamos a defenderla, por-
que unidos podremos salvar y pro-
teger a este organismo que tanto
nos ha dado".
Tras las lecturas del profeta Isaías
y de San Mateo, el Obispo Isaías
Gutiérrez, de la Iglesia Metodista

de Chile, y el Obispo Auxiliar de
Santiago, monseñor Jorge Hour-
ton, dirigieron sus mensajes a los
presentes.

Derechos de Dios

El Obispo Gutiérrez señaló que
hablar de los derechos humanos
era hablar de los derechos de Dios,
puesto que "Dios le dio la vida al
hombre, le trazó su destino presen-
te y su destino eterno". Recordó
que Dios vino de tal manera al
hombre que hizo a su propio hijo
un representante, un embajador
de El aquí en la Tierra de modo
que "todo aquello que viola los
derechos del ser humano está aten-
tando en contra de lo más sagrado
que Dios ha creado, está atentan-
do, más bien, en contra del propio
Creador". Hizo ver que la preocu-
pación de Dios por su pueblo está
presente en la Biblia y que sus en-
señanzas nunca pierden vigencia.
"El Cristo que enfrenta la adversi-
dad -añadió el Obispo- no es un
Cristo pasivo e indiferente ante los
dolores y las ambiciones humanas,
sino el Cristo que se conmueve en
la necesidad humana y atiende las
heridas humanas (...) Dios no es
un Dios que mira impasible las cir-
cunstancias de estos días. Dios está



de nuestra parte. Y si Dios está
con nosotros, -¿quién podrá estar
contra nosotros?".
Monseñor Hourton expresó, en su
mensaje, que la Vicaría de la Soli-
daridad surgía como un signo de
contradicción sobre la cual se es-
trellan "las pasiones de sus adver-
sarios". Explicó que estos signos
de contradicción están revelando
la división que existe en el mundo
cristiano, una "ruptura de la uni-
dad, ruptura de la verdad, ruptura
de la justicia, ruptura del amor".
Recordó a San Pablo al decir que
signos como la Vicaría de la Soli-
daridad eran importantes porque
salen a la luz los pensamientos de
los hombres y puede ser revisada y
renovada la profesión de la Ver-
dad, la práctica de la justicia y el
compromiso del amor. "¿Qué nos
pasa hermanos en Chile en este fin
de siglo para que las puertas de las
iglesias y las del mensaje cristianos
lleguen a esta especie de disensión
profunda, de herejía?" -se pre-
guntó el Obispo Hourton-, y
agregó: "Es el escándalo que nos
dan cristianos, católicos, que se
imaginan permanecer fieles a la re-
velación cristiana dejando y descar-
tando la práctica y el respeto de
los derechos humanos, de la digni-
dad de todo hombre y construyen

una ética política de dominación,
de orgullo, de intolerancia y de
impotencia". Lamentó que lo que
es propio de la fe cristiana parece
ser rechazado, desvalorizado ante
la urgencia de otras razones y op-
ciones de carácter político tempo-
ral. Continuó interpelando a los
presentes acerca de la fe cristiana
y cómo ella se vive: "¿Qué se ha
hecho con los pobres que en el
Evangelio son aquellos para los
cuales vino el Salvador...?", dijo
para recordar en seguida que "el
Juicio de Dios no se satisface con
gestos visuales como si se aplacara
así su justa indignación por la
opresión en la cual se deja sumido
a su pueblo".

Finalmente, el Obispo Hourton se
refirió a la indignación espontánea
y justificada que surge al ver las
arbitrariedades y los ataques de
que es objeto la Vicaría, señalan-
do que tal indignación debe ceder
paso a la compasión por ~los disi-
dentes del Evangelio de la Solida-
ridad y de la dignidad humana", y
ayudar a la conversión y reencuen-
tro de ellos con el Dios vivo, para
que "la unidad cristiana se recons-
truya en la verdad del hombre, en
la dignidad y el respeto a los dere-
chos, en la opción por los pobres...".

Agradecimientos
El Vicario de la Solidaridad, Mon-
señor Santiago Tapia, agradeció la
respuesta solidaria que significaba
este acto, en el difícil momento
por el que atraviesa ese organismo
eclesial. Destacó que "nunca antes
en la historia de Chile, se habla
realizado un acto ecuménico como
éste, en adhesión a un organismo
de la Iglesia Católica". Recalcó
con fuerza que la Vicaria de la So-
lidaridad seguirá de pie, y que
continuarán juntos católicos, evan-
gélicos, ortodoxos y no creyentes,
dando al hombre vida, valor en la
justicia, en la verdad, y pidiendo a
Dios "que guíe nuestros pasos en
este camino". Aludió al manda-
miento de Cristo de que nos ame-
mos los unos a los otros como El
nos amó, y recordó que Jesús tam-
bién sufrió incomprensiones, las
que -agregó- surgen de una "fe
que no sabe todavía cómo desarro-
llarse".

Renovación del compromiso
Luego de orar por los exiliados,
los cesantes, los torturados y per-
seguidos, la Iglesia, los pobres, la
Vicaria de la Solidaridad y otros
organismos que trabajan en favor
de la vida, el Pastor Juan Sepúlve-



da invitó a los asistentes a renovar
su compromiso de seguir trabajan-
do por la defensa de los Derechos
Humanos; por la defensa de la Vi-
caría y la libertad de los profesio-
nales detenidos; de continuar apo-
yando e impulsando las experien-
cias solidarias en diversas pobla-
ciones; de apoyar a todos los orga-
nismos que, dentro y fuera de
Chile, trabajan defendiendo la dig-
nidad del ser humano. Este firme
compromiso se renovó en el mar-
co de una celebración de la vida y
la esperanza:

En medio del hambre y las tensiones del presente
celebramos la promesa de abundancia y de paz.

En medio de la opresión y la tiranía
celebramos la promesa de servicio y libertad.

En medio de la duda y la desesperación
celebramos la promesa de fe y de esperanza.

En medio del miedo y la traición
celebramos la promesa de alegría y lealtad.

En medio del odio y la muerte
celebramos la promesa de amor y vida.

En medio del pecado y la ruina
celebramos la promesa de salvación y renovación.

En medio de la muerte que nos rodea
celebramos la promesa del Cristo vivo.

Con las estrofas de aquella can-
ción que ha llegado a ser el him-
no de quienes luchan por la de-
fensa de la vida en nuestro país,
"Yo te nombro, libertad", se
cerró este acto que dejó en evi-
dencia un hecho que explicitó,
a modo de conclusión, el Pastor
Sepúlveda: "Amigos de la Vica-
ría, la defensa y promoción de la
dignidad humana es una tarea de
todos nosotros, de todos los chi-
lenos. iUstedes no están solosl".

41»

04.,t ý E eiIW

1 ,*0, n, o '*1'1

u lC c
r 12 DE MAYO 1986;FASIC 19N86E

SANTIA6
0

ATN SR. CLAUD
1
o SONZALES

ESTIRADO HERMAN
LE TODOS LOS NOTRANRMT

ECTURA E L CT AATNANS R TAS LATINO '' EL SoTe NS
TO. 6RACIAS AERLCANO A R MENSA

"Y SALUDOS C. ARTA PA

MUY ESTIZMADOs R HERMANOS E HRERTNA

RECIBAN.UN MUY FRATERNA NCRSTO,

O56D ECUMENICA AL SLUO EN JESUR

QUEREMOS AO OLERLASHESRM erM
ECUNENICO OCIARNOS AM E DAS EN D
TESTIMONI FRATER T UNADE S
A POCO TIEMiNT ERINDAD Y SOLIOAR VUETRO

6 0
USTEDESyPo DELA EDAD DE LA ¡DAD po TO
ICOíRITU SANTO SIENTAN MACION ER pe 80LNOARIDA
COpA

N  
NTo8 , N LA pleEE PENTECOSTESDCOMPARADOT ANE CIA DEL

ESOC D OS. OAN ER FORTAL EDQ
5 
UE

ES CRSTO IN, AO ECIJ0E Y

A LOS QUE XF A LO 
os

#ENTRA. ALREN Ou OS A ESTAR JUE ENTRE ELLOS ELTO A LOS PO
LO PARLO mSMO SE E

Y.ELLOS O,LES SE
U 

A L A A RA N 
A D

CU E
RD ALOC

NRARAN A "OBCON PU CRSTIANOS
EO y PAR"S POR A Ev*GELRC  

AYUDA L CO
MiSmo

A 
TODOS ~ GENEROSA EODI CRISTO LE DEMOS

TENSASE REC 5I COR CO R. UCION Er*NOSIE
L ES MMýlýs AOý.8ýUEI¿ 91324). > E MOTEO,

FRATERNALMENTE,



PASTOR PHILIP POTTER

RECIBE PREMIO
"NIWANO" POR LA PAZ
(IPS) La Fundación Budista Japo-
nesa "Niwano", entregó la maña-
na del 22 de abril pasado, en
Tokio, el Premio 1986 por la Paz
al pastor metodista caribeño Philip
Potter. Dicho Premio es conferido
anualmente por la Fundación "Ni-
wano" desde 1983.
Potter, quien fue Secretario Gene-
ral del Consejo Mundial de Iglesias
entre 1972 y 1984, fue distingui-
do por la Fundación "Niwano" en
renocimiento a su labor pacifista.
El Premio resalta la actividad de
Potter en el movimiento por el de-
sarme nuclear, la defensa de los
Derechos Humanos y la abolición
de los sistemas racistas; la ayuda a
los refugiados y a las víctimas de
las guerras y catástrofes, y la pro-

moción del diálogo entre las reli-
giones.

El primero en ser distinguido por
el Premio de la Fundación "Níwa-
no", de acuerdo con sus postula-
dos, fue el obispo brasileño Helder
Camara, en 1983, por sus esfuer-
zos en crear una "sociedad pací-
fica y una nueva comunidad mun-
dial".

Al recibir el Premio, el pastor
Potter dijo: "Hoy vivimos en un
tiempo de crisis sin precedentes,
pero la crisis es a la vez un peligro
y una oportunidad. Nuestra tarea
es que la gente sea capaz de perci-
bir y evaluar el peligro, pero apro-
vechar también la oportunidad de
promover el respeto mutuo, la

confianza y el compromiso común
por la justicia y la paz".

Entre las primeras felicitaciones
enviadas a Potter por la distinción
recibida, está la del actual Secreta-
rio General del CMI, el doctor
Emilio Castro. En otras manifesta-
ciones de aprecio recibidas por
Potter, se encuentran los men-
sajes de los Cardenales Johannes
Willebrans y Francis Arinze, de los
Secretariados Vaticanos para la
Unidad de los Cristianos y el Diá-
logo con los no cristianos, respec-
tivamente.

Evangelio y Sociedad se hace
parte en las felicitaciones al pastor
Philip Potter por este merecido
reconocimiento.



REFLEXIONES

en

s.

e -te.- - t e e S e

cab en Vacu r Caaá entre e l 24 d * e*juio:.MI0 e gste 18.IIIohe
Sl e n eobaatóoaaeaa u

Queridos hermanas y hermanos:

Me dirijo a ustedes en mi calidad de mujer que proce-
de de uno de los países más ricos de la tierra; un país
cuya historia sangrienta huele a gas, un olor que toda-
vía algunos de nosotros, los alemanes, no hemos podi-
do olvidar; un país que en la actualidad dispone de la
mayor concentración mundial en materia de arma-
mentos nucleares. Quisiera transmitirles algo sobre los
temores y las angustias que se ciernen sobre este país
opulento y militarista que es el mío. Me dirijo a uste-
des, impulsada por la cólera, el espíritu crítico y la
tristeza. Este dolor que me causa mi país, mi irrita-
ción ante la sociedad en que vivo no son arbitrarios ni
significan que no tenga otra cosa en qué pensar. Pro-
ceden de mi fe en la Vida del Mundo, tal como la des-
cubrí en el hombre pobre de Nazaret, quien no poseía
riquezas ni armas. Este hombre pobre coloca la vida
del mundo ante nuestra mirada y nos señala el funda-
mento de la vida, es decir, Dios. Cristo es la exégesis
de Dios, la interpretación que nos hace comprender
quién es Dios (Jn. 1.18).
Esto no implica ningún imperialismo religioso, que
pretendería que otras religiones no pueden proporcio-
nar interpretaciones diferentes de Dios. Significa un
compromiso incondicional de ponernos al lado de
Jesucristo, si vamos en pos de la vida del mundo y no
al encuentro de la muerte.
Cristo vino al mundo para que todos "tengan vida, y
para que la tengan en abundancia" o, dicho de otro
modo, para que puedan vivir y encuentren en abun-
dancia lo que necesiten (Jn. 10.10). ¿Qué es esta
"vida en su plenitud'? ¿Dónde transcurre? ¿Quién la
experimenta? Yo veo en nuestro mundo dos instru-
mentos de su destrucción: la pobreza exterior y el
vacío interior.

La pobreza exterior

Aproximadamente dos tercios de la familia humana
no conocen "la vida en su plenitud", porque viven en
la indigencia, empobrecidos a causa de factores eco-
nómicos, y al borde de la muerte. Padecen hambre,
carecen de hogar, no disponen de escuelas ni de medi-
camentos para sus hijos, no tienen agua potable para
beber, sufren de desempleo, no saben cómo desemba-
razarse de sus opresores. El "primer mundo" -es
decir, las naciones ricas- impone a los menesterosos
sus propios tratados comerciales y sus tipos de rela-
ciones internacionales, precipitándolos en una miseria
cada vez mayor. La lucha por la supervivencia destru-
ye la plenitud de vida y el shalom, (la paz del Señor)
del cual habla la Biblia, es decir, que los hombres no
tengan que angustiarse para obtener su sustento diario,
disfruten de buena salud, no se vean amenazados por
enemigos y gocen de larga vida en el seno de su fami-
lía y de su comunidad. "Largura de días está en su
mano derecha; en su izquierda, riquezas y honra",
según consta en los Proverbios de Salomón (Pr. 3.16).



La pobreza destruye esta vida prometida a todos.
Aprovecho esta ocasión para darles a conocer una
carta de una mujer brasileña, dictada a una monja,
porque ella no sabe escribir: "Yo, Severina, nací en el
Nordeste. Allí, en mi tierra, se me murieron dos hijos
porque yo no tenía leche. Un día víen mi pueblo
cómo transportaban cuarenta y dos pequeños ataúdes
al cementerio. Mi cuñada, que era muy pobre, había
tenido diecisiete hijos; sólo tres de ellos vivían, todos
los demás habían muerto cuando tenían entre uno y
cuatro años de edad. De sus tres hijos, dos no son nor-
males. Asistí a todos los partos de mi cuñada y, a
veces, ni siquiera disponíamos de un retazo de tela
limpia para envolver al recién nacido. A numerosas
familias, en realidad a miles de ellas, les sucede lo
mismo: tienen de diez a quince hijos, y de cada diez,
mueren cinco o seis. Algunos sacerdotes nos decían:
'Si tuvieron siete hijos que fallecieron en edad tem-

ranza y convierte la fe en una caricatura o en una apa-

tía impotente. Entre Cristo, que es plenitud de vida
para todos y las victimas de la pobreza, se hace pre-
sente la explotación, pecado de los ricos, los cuales in-
tentan destruir la promesa de Cristo. Con relación a
la "abundancia de vida" en el Evangelio de Juan dice
Cristo: "Yo soy la puerta; el que por mí entrare, será
salvo; y entrará, y saldrá, y hallará pastos. El ladrón
no viene sino para hurtar y matar y destruir; yo he ve-
nido para que tengan vida, y para que la tengan en
abundancia" (n. 10.9-10).
Cristo y "el ladrón" están frente a frente. El ladrón
viene para despojar a los pobres, de tal manera que
mueren. Cristo vino con el designio de dar plenitud de
vida. Sin embargo, la actitud de esperar simplemente
que venga hacia nosotros el ladrón o Cristo sería dar
pruebas de una especie de cristianismo infantil. Noso-
tros participamos en ambos proyectos: el del despojo
y el de la plenitud de la vida. 0 bien somos partícipes
de la misión de Cristo o de las intenciones del ladrón
respecto al mundo. Mientras seamos sólo victimas u

prana, considérense felices, ya que una corona de án-
geles les espera en el cielo' ¿Pero, quién puede decir
lo que significa para una mujer esperar un hijo diez
veces, o más aún, durante nueve meses y llorar duran-
te los tres primeros meses porque sabe que no lo
podrá criar? ¿Hay que amarlo para verlo morir de
hambre después de cuatro meses? ¿En eso consiste
"'la dignidad humana"? Siento que con toda seguridad
el Cristo del Evangelio, que a menudo Claudía y Vera
me leen, amaba la pobreza; sin embargo no soportaba
la miseria humana. Existe una diferencia entre ser

pobre y no poder dar al propio hijo más que agua azu-
carada, sabiendo que de esa manera va a morirse'-
Cristo ha venido para que todos "tengan vida en
abundancia", pero el empobrecimiento absoluto, que
en el contexto de un mundo tecnológicamente de-
sarrollado constituye un crimen, destruye a la huma-
nidad desde los puntos de vista físico, espiritual, psi-
quico y también religioso, porque emponzoña la espe-



observadores de la lucha por la justicia estamos dando
nuestro apoyo al ladrón y a sus crímenes. Por el con-
trario, si luchamos por un mundo más justo, estamos
participando en la obra de la creación de Dios, el cual
nos ha confiado la tierra para que ella prodigue la ple-
nitud de vida para todos.

El vacío interior

La vida en su plenitud es imposible cuando uno está
sumido en la pobreza forzosa y absoluta. Sin embar-
go, también en el seno del primer mundo -el rico- la
vida plena no abunda, y en su lugar cada vez adquiere
más importancia el vacío interior. Lo que existe entre
Cristo y la clase media del primer mundo no es un
empobrecimiento material sino un vacío psíquico. La
falta de sentido de la vida, sentimiento que tienen
muchas personas sensibles desde el comienzo de la in-
dustrialización, constituye hoy en día un fenómeno
corriente entre la población del primer mundo: nada
nos regocija, nada nos hace sufrir profundamente; las
relaciones con los demás son superficiales e intercam-
biables, las esperanzas y los anhelos no van más allá
de las próximas vacaciones. Para la mayoría, el traba-
jo no brinda satisfacciones, carece de sentido y es
aburrido. Hemos sido creados por Dios como hom-
bres y mujeres capaces de trabajar y de amar. Noso-
tros participamos en la creación a través de nuestro
trabajo y mediante nuestra sexualidad, en el sentido
más profundo de la palabra. Entre otras cosas, Pleni-
tud de Vida significa llegar a ser personas que disfru-
tan del trabajo y del amor. Sin embargo, la vida de la
mayoría de las personas del primer mundo más bien
parece una muerte prolongada que puede durar
muchos años. Es una vida sin dolor, ya que contamos
con una gran diversidad de píldoras para eliminarlo.
Es una vida sin sentimientos: decir de alguien que es
"emotivo" ha adquirido un sentido peyorativo. Es
una vida desprovista de la dimensión de la gracia,
porque se considera que cada uno se hace su propia
vida y no que es un don del Creador. Es una vida sin
alma, que transcurre en un mundo en el que todo se
calcula en términos de valor de intercambio. Nada es
en sí mismo hermoso ni fuente de felicidad; lo único
que cuenta es el beneficio que se obtiene de las cosas.
Somos seres vacíos, pero al mismo tiempo estamos
repletos de productos y bienes superfluos. Existe una
extraña relación entre los numerosos objetos que po-
seemos y consumimos y el vacío de nuestra existen-
cia verdadera. Si Cristo vino para que tuviéramos
acceso a la plenitud de vida, el capitalismo vino para
convertir todo en dinero: ésa es la muerte prolongada
que percibimos en los rostros vacíos. Piensen en una
fila de automóviles: cada persona está sentada sola en
su respectiva caja de lata y va avanzando con lentitud
y agresividad. Se considera muy normal sentir frustra-
ción y odio para con los que están delante y detrás.
He ahí una imagen del vacío de la vida que existe en
el mundo rico.
En el Evangelio figura el relato del joven rico que apa-
rentemente posee la plenitud de vida en forma de nu-

merosos bienes, pero que sin embargo siente el vacío
interior de su vida. La vida le ha tratado bien. Posee
todo lo que necesita y aún más, pero se plantea in-
terrogantes sobre sus posesiones y su satisfacción.
¿Qué he de hacer con mi vida? ¿Qué debo hacer para
ganar la vida eterna? ¿Qué puedo hacer para que mi
vida sea más clara y más coherente, menos fragmenta-
da y no haga concesiones? ¿De qué manera puedo es-
capar a la imperfección de mi existencia?
Tuve ocasión de leer una carta que había podido ser
escrita por un hermano del joven rico; se trata de una
persona normal, perteneciente a la clase media euro-
pea, de raza blanca. El texto de la carta es el siguien-
te: "Tengo 35 años, soy un funcionario que goza de
una buena situación y soy casado. Tenemos dos hijos.
Hasta ahora la relación con mi esposa es buena. Con
los hijos no tenemos problemas. Tengo todo lo que
necesito; mi profesión me brinda seguridad y buenos
ingresos; en casa todo va bien. A pesar de todo, últi-
mamen te no me siento a gusto. Cada vez más siento
que en mi vida hay un vacío. Algo me falta pero no
sé qué es. A veces me parece que tendría que abando-
narlo todo, pero me falta la fuerza para hacerlo. No es
posible echar por la borda todo lo que uno ha realiza-
do'- La carta termina con la pregunta: ¿"Qué debo
hacer?"
Tengo ante mí esos dos rostros: el del funcionario de
Alemania Occidental y el del joven rico del Nuevo
Testamento. Ambos poseen todo lo que necesitan y
sin embargo les falta todo. No pertenecen al tipo de



hombres viriles y duros que tienen éxito en la vida; no
son brutales sino más bien delicados. No han conquis-
tado el lugar que ocupan ni sus riquezas merced al
robo y al asesinato, ni con calumnias ni engaños para
explotar a sus semejantes. Probablemente velan por el
bien de sus padres y no maltratan a sus esposas. Son
corteses y rechazan todo radicalismo. Tanto uno
como otro aspiran a hacer algo de su existencia y
querrían alcanzar la vida eterna. Desean vivir de una
manera íntegra y armoniosa; y en cierto modo ser el
reflejo del resplandor de la plenitud. Pero sus vidas ca-
recen de todo resplandor. No irradian luz: Es ahí
donde se instala el vacío, detrás del cual está la muer-
te prolongada.
El evangelista Marcos dice que Jesús miró al joven
rico y lo amó (Mr. 10.21). Jesús quiere atraerle lo
mismo que a todos nosotros hacia una vida más rica
que la que ha conocido hasta ese momento. También
este joven rico podría llegar a conocer la plenitud de
vida. Incluso es consciente de que carece de algo y de
que puede esperar más de la vida. A pesar de todo
ello, en la idea que se hace de la vida eterna hay algo
profundamente falso. Tengo todo -se dice-, he cum-
plido todos los mandamientos; sólo me falta una
cosa: el sentido de la vida, la realización plena. Si la
consigo, además de todo el resto, tendré lo que nece-
sito. Jesús invierte esta expectativa: no posees poco,
sino demasiado. "Vende todo lo que tienes, y dalo a
los pobres, y tendrás tesoro en el cielo; y ven, sígue-
me" (Mr. 10.21).

En la actualidad numerosas personas de la clase media
intentan encontrar una nueva espiritualidad. Quieren
algo más de lo que ya poseen, es decir, una buena for-
mación, una profesión, instrucción, ingresos asegura-
dos, una familia y amigos. Quieren algo más: su reali-
zación en el aspecto religioso, el sentido de la vida, el
alimento espiritual, el consuelo; quieren que todo
esto se añada a la seguridad material. Se trataría de
una suerte de "plusvalía" religiosa destinada a los que
ya son sumamente privilegiados. Estos buscan la ple-
nitud espiritual de la vida, además de la material, es
decir, la bendición divina para sus riquezas.
Pero Jesús no admite esta esperanza pía de la clase
media. No es posible obtener la plenitud de vida cuan-
do ya se posee todo. Antes de alcanzar la plenitud de
Dios, debemos despojamos de todo. Da lo que posees,
entrégalo a los pobres, y así encontrarás lo que estás
buscando. El relato del joven rico tiene un triste fin.
Triste para ese joven; es muy rico y el evangelio nos
dice que se va. Quizá caiga en la depresión, tal vez
pronto se dé a la bebida, quizá provoque un accidente
de automóvil. No se ha dejado llevar por Jesús hacia
una vida más copiosa, plena y compartida.
En numerosas ciudades de Alemania Occidental se ve

en las paredes de las casas, escrito en inglés, "no futu-
re" (no hay futuro). Los autores de estos rayados son
personas jóvenes, llenas de vida, que no pueden imagi-
nar la posibilidad de traer un hijo al mundo; han deja-
do de plantar árboles. La vida en su plenitud, la pro-
mesa de Cristo, sólo puede suscitar en ellos una sonri-

sa cansada. A veces su tristeza se exterioriza en forma
agresiva y a menudo se interioriza en forma de depre-
sión. Su vida está vacía.
En nuestro relato, también Jesús continúa con triste-
za: "ICuán difícilmente entrarán en el reino de Dios
los que tienen riquezasí" (Mr. 10.23). La plenitud de
vida, el reino de Dios, la vida eterna; todo ello se
derrumba ante las posesiones materiales, la explota-
ción y la injusticia. Pero el joven rico ignora todo
ello, experimenta una tristeza desesperada y una tris-
te desesperación. ¿Por qué tantas personas del mundo

están tan vacías? Los objetos superfluos hacen la vida
superflua. En las generaciones jóvenes está aparecien-
do un poderoso deseo de liberarse de la posesión de
demasiados objetos materiales. Henry David Thoreau
dijo: "Las posibilidades que ofrece la vida disminuyen
a medida que los llamados 'medios' de que dispone-
mos aumentan. Lo mejor que puede hacer un hombre
rico para salvaguardar su humanidad es convertir en
realidad los deseos que acarició cuando era pobre"
Desde un punto de vista puramente económico no
puede hallarse ninguna explicación a este fenómeno:
si se posee todo, ¿qué más se puede pretender? Tengo
mis dudas de que la psicología individual, que es el
opio de la clase media, pueda aportar alguna explica-
ción al respecto. No creo que nos sea necesario cono-
cer a los padres del joven rico ni analizar las relaciones
que tuvieron con su hijo para comprender la historia
de este joven con Dios. Considero que para compren-
der la vida vacía y sin sentido de los ricos, necesita-



mos disponer de un verdadero conocimiento de Dios,
es decir, de la teología.

El fundamento de nuestra vida

Dios es el fundamento de nuestra vida. El sopló el
aliento de vida en la humanidad (Gn. 2.7). Si nos
ocultamos de Dios detrás de nuestros numerosos
bienes, de tal modo que Dios no pueda alcanzamos,
entonces perecemos. Es la muerte prolongada de la
clase media, que también afecta a las clases dominan-
tes del Tercer Mundo. La riqueza actúa como un
muro, que es mucho más infranqueable que las céle-
bres murallas de Jericó. Nos aislamos, nos ponemos
fuera de alcance, nuestro muro es a prueba de ruidos,
de forma que no podemos oír los gritos de los oprimi-
dos y los miserables. El apartheid no constituye sim-
plemente un sistema político de un país africano. El
apartheid es una manera determinada de pensar, de
sentir y de vivir, sin tener conciencia de lo que sucede
ante nosotros. Existe una manera de practicar la teo-
logía sin tener nunca en cuenta ni escuchar a los
pobres y a las víctimas de la explotación económica.
Es la teología del apartheid. Me estoy refiriendo a mi
propia clase social, pero querría incluir aquí a los que
se encuentran en situaciones económicas distintas y
persiguen los mismos ideales, aun cuando todavía no
los hayan alcanzado. Queridos hermanos y hermanas
del Tercer Mundo y del "segundo mundo" les ruego
que no sigan nuestro ejemplo. Reclamen lo que les
hemos robado, pero no nos sigan. De lo contrario,
tendrán que despedirse apenadamente de Cristo,
como el joven rico: No se dejen arrastrar hacia la con-
cepción de "plenitud de vida" que hemos elaborado
en el mundo occidental. Es una ficción. Nos aleja de
Dios. Nos hace ricos pero nos mata.
El vacío psíquico de los ricos es una consecuencia de
la injusticia económica, de la cual sacan provecho.
Hemos escogido un sistema que se basa en el dinero
y en la violencia. El joven rico caerá en la depresión.
No está en condiciones de introducir ningún cambio
en su vida. Tan sólo puede asegurar sus medios de
existencia. Deberá asegurarlos cada vez más para que
no puedan arrebatárselos; por eso se arma. La actitud
ligeramente depresiva de tantas iglesias europeas y
norteamericanas equivale prácticamente a estar de
acuerdo con el militarismo. No tienen ninguna espe-
ranza, puesto que han depositado su confianza en la
paz mortal de los que se arman. El dinero y la violen-
cia van juntos: los que han convertido al dinero en su
Dios deben hacer de la "seguridad" la ideología del
Estado y conceder prioridad política al rearme.
Muchos cristianos de nuestro país se preguntan: ¿Qué
hay de malo en procurar nuestra seguridad mediante
el rearme? iNo deseamos utilizar la bomba sino
valernos de ella como amenazal Pero, en la realidad,
la bomba destruye la plenitud de vida que Cristo nos
ha prometido. Destruye materialmente la vida de los
pobres y espiritualmente la de los ricos. La bomba
está en nosotros mismos; estamos poseídos por ella.
No estamos en condiciones de experimentar la

plenitud de vida mientras vivamos bajo el imperio de
la bomba, que se ha convertido en el símbolo más
poderoso de nuestro mundo, en lo que nuestros
políticos temen y aman por encima de todas las cosas
y en lo que concentran más investigación y dinero. En
otras palabras, se ha convertido en su Dios.
La riqueza de los poderosos no sólo está constituida
por sus bienes, sino también, y en mayor medida, por
su capacidad de destrucción. El mundo en que vivo es
rico, sobre todo rico en muerte y en mejores posibili-
dades de matar. Las bombas que están almacenadas
bajo tierra, o bajo la superficie del mar en submari-
nos, en espera de ser utilizadas, las cantidades de ma-
terial explosivo que están destinadas a todos los habi-

tan tes de la tierra, apuntan, creo yo, a Dios. La carre-
ra de armamentos significa que Dios debe desaparecer
de la tierra de una vez para siempre. Incluso las bom-
bas que todavía no se han utilizado están apuntando
a Dios. El militarismo es el mayor intento que ha
hecho el hombre por desembarazarse definitivamente
de Dios, anular la creación e impedir la redención que
conduce a la plenitud de vida.
Si es cierto que los objetos superfluos hacen la vida
superflua, entonces el camino de la conversión lleva
consigo el que nos hagamos más pobres. "Vende todo
lo que tienes" dice Jesús al rico de la clase media,
"y dalo a los pobres'" No nos es posible llenar el
vacio interior simplemente con la presencia de Dios,
sin poner nada de nuestra parte, como piensan
muchas personas que hacen gala de una espiritualidad
barata. Ante todo debemos despojarnos exteriormen-
te de todo lo que nos llena en demasía. Despojarse,



para Dios, es desembarazarse de todas las posesiones
de nuestro mundo -es decir, el dinero y el poder- y
renunciar a ellas o, al menos, limitarlas. Hacerse más
pobre, apelar cada vez menos a la violencia, he aquí
la conversión que conduce hacia la plenitud de vida.

Nuevos valores y actitudes

Jesús trató de hacer comprender al joven rico la con-
veniencia de romper con su propio mundo, con sus
concepciones y valores específicos, y con su propia
clase social, la de los privilegiados. Cristo nos plantea
la misma pregunta: ¿Durante cuánto tiempo vamos
todavía a participar en el orden de este mundo basado
en la explotación y la opresión; a ser beneficiarios y

cómplices de un sistema que está dominado por el
'ladrón (que) no viene sino para hurtar, matar y des-
truir'? Para mi propio país, responder a esta pregunta
es en la actualidad algo más fácil que hace tres añlos.
Debo declarar con toda honradez que nunca hubiese
creído que pudiesen surgir tanta liberación y tanta
vida de las iglesias tradicionales que más de una vez
me dieron la impresión de ser una tumba de Cristo.
Si con piedra Dios puede crear hijos e hijas que
luchan por la paz, ¿por qué no habría de hacer lo
mismo con las comunidades cristianas?
Hace algunos aros, muchas de las personas más es-
clarecidas que conozco deseaban ardientemente ir al
Tercer Mundo, porque allí las luchas son más claras,
los frentes más definidos y las esperanzas más inme-
diatas. "Me gustaría estar en Nicaragua" me escri-
bía un estudiante, "allí sería posible vivir en Cristo"
A muchos de nosotros nos parecía que sólo podíamos

encontrar a Cristo junto a los pobres y no en el con-
texto del "primer mundo". Sin embargo, tengo la
impresión de que a este respecto se han producido al-
gunos cambios. No vivimos en El Salvador sino bajo
el dominio de la OTAN. En sus oficinas de planifica-
ción se toman decisiones sobre nuestra vida y la de
otros pueblos. Allí se ofrecen sacrificios a los falsos
ídolos y allí debe librarse nuestra lucha. Nuestro
deber histórico es luchar por la paz y en contra del
militarismo. Ese es nuestro modo de participar en las
luchas de liberación del Tercer Mundo. Nadie que se
sienta vinculado por un compromiso hacia los pobres
tiene ya motivos para desesperar ni para precipitarse
hacia actos absurdos de destrucción o de autodestruc-
ción. Desde que ha comenzado el nuevo impulso de
los armamentos, que tienden a perpetuar la tiranía
del terror, sabemos dónde se encuentra nuestro El
Salvador, nuestro Vietnam, nuestro Soweto, nuestra
lucha de liberación y nuestra conversión del dinero y
el poder a la justicia y la paz. San Pablo también se
refiere a la "plenitud de vida" como a "la gloria del
Señor" al que miramos "a cara descubierta como en
un espejo" (2 Co. 3.18); esta gloria la encontramos en
los semblantes de los que han optado por la justicia
y la paz.
Muchos cristianos consideran que la ausencia de la
violencia sólo es posible en el Reino de Dios y que en
la tierra la guerra y la miseria son inevitables. Los que
así piensan disocian a Dios de su Reino y anhelan, lo
mismo que el joven rico, una vida eterna sin justicia y
una plenitud de vida sin amor. Esto es absurdo. La ri-
queza del ser humano reside en sus relaciones con los
demás, en su disponibilidad para con los demás. La
plenitud de vida no disminuye al compartirla con
otros sino que aumenta de la misma manera maravi-
llosa en que se multiplicaron los cinco panes y los dos

peces. Cristo nos libera de la miseria que devora la
vida y del vacío interior que absorbe la misma vida,

para conducirnos a una nueva comunidad en cuyo
seno queden suprimidas las relaciones de violencia
con los demás y podamos hacernos felices unos a
otros. Hemos llegado a ser uno con el "amor viviente"
y ya no necesitamos posponer la vida eterna para
otra era.

La riqueza de la vida

Existe un texto del profeta Isaías que se refiere a la
plenitud de la vida, a su belleza y su verdad:
"¿Desatar las ligaduras de impiedad, soltar las cargas
de opresión y dejar ir libres a los quebrantados, y que
rompáis todo yugo? ¿No es que partas tu pan con el
hambriento, y a los pobres errantes albergues en casa;
que cuando veas al desnudo, lo cubras, y no te escon-
das de tu hermano? Entonces nacerá tu luz como el

alba, y tu salvación se dejará ver pronto; e irá tu justi-
cia delante de ti, y la gloria de Jehová será tu reta-
guardia.., serás llamado reparador de portillos, restau-
rador de calzadas para habitar': (Is. 58. 6-8 y 12).
Este texto se refiere a la riqueza de la vida. Dice que
no hay que contenerse. La plenitud aumenta con la



propia prodigalidad. La riqueza a la que alude este
texto consiste en ser una persona humana y no en
tener posesiones. La riqueza constituida por los
bienes materiales se mantiene por la posesión, la si-
tuación personal y los privilegios. Es una riqueza que
se ha adquirido merced al empobrecimiento de otros.
El hombre rico al que se refiere Isaías, que comparte
el pan con el hambriento y habla con el que está
triste no es rico en el sentido de las posesiones, sino
en el de las relaciones humanas que establece. "Esta
mujer tiene muchos amigos'- Eso no quiere decir
que tenga una riqueza interior que le permita pasar
por alto la pobreza y la falta de libertad de los.
demás. El hombre rico de que habla Isaías percibe
la injusticia, la subyugación y la destrucción de la
vida en la sociedad. Pero no está dispuesto a acep-
tarlo. Vive en una dirección con una tendencia
clara, y una finalidad: que todos reciban un nombre.
Rico es el que consigue hacerse hermanos y herma-
nas. Rico es en este sentido un pequefño país como
Nicaragua, en el cual la escasez se ha convertido en
plenitud. Isaías no habla a los que simplemente reci-
ben órdenes, a los que ejecutan las tareas que se les
confían. Habla al ser humano lleno de riqueza y de
vitalidad que en la tradición cristiana ha sido reba-
jado con tanto frecuencia. El profeta cuenta con ese
tipo de personas y las atrae hacia la belleza de una
vida auténtica y plena.
Este texto es un hermoso evangelio.
Promete una vida sin desprecio del prójimo ni des-
precio de uno mismo. Una vida exenta de cinismo,
una vida sin miedo, una vida abundante, en la que
cada hora cuente. "Entonces nacerá tu luz como el
alba'" Una piel nueva volverá a crecer sobre tu heri-
da. Incluso en la banalidad de la vida cotidiana, en la
terrible sequedad de las relaciones petrificadas, "tu
alma se sentirá satisfecha'- Y nada carecerá de senti-
do. "Tu obscuridad será el claro mediodí a':
Cuando escucho este texto, no me siento frente a
nuevas exigencias -las exigencias que contiene son
viejas y conocidas-, sino que me siento atraída hacia
la vida en su plenitud. Es posible vivir de esta manera.
Así quiero ser. Que así se piense de m, y que se me
nombre de esa manera. Cuando oigo este texto,
recuerdo que somos fuertes, que somos capaces de
hacer algo, que no somos inútiles.
No tenemos necesidad de pregonar a lo largo de todo
el año que no podemos hacer nada con nuestra fuerza
y que estamos perdidos. Podemos cantar un nuevo
cántico: "Entonces tu luz saldrá al paso de las tinie-
blas, serás como un jardín bien regado y un manan-
tial cuyas aguas son inagotables". Así debe ser, así
será. Tendré un nombre, recibiré una respuesta,
nunca más estaré indefenso ni angustiado. La verdad

del mundo, el sentido de la vida se revelarán clara-
mente. "Mira, aquí estoy" dice Dios en este texto;
no estoy lejos ni en otro lugar, no estoy en el futuro
ni en el pasado, con unos pueblos más felices, sino
aquí. Este es el sentido de todas las cosas: no te alejes
de tu hermano ni de tu hermana y entonces despunta-
rá tu luz como el alba.
El cristianismo no dice nada que no pueda oírse
también en otras partes del mundo. "Si eliminas la
opresión..." Pero ofrece también una promesa final:
nada carece de sentido.

Santa Teresa de Avila dijo que todo el camino que
conduce al cielo es ya el cielo. Sea cual sea la etapa
de ese camino, por muy profunda que sea la oscuri-
dad adonde nos conduzca, nunca estaremos solos.
Si nos abandonamos al impulso del amor, se multi-
plicarán nuestras fuerzas. Cuanto más compartamos,
más aumenta nuestra riqueza. Si siempre nos abando-
namos al impulso del amor, estará en nosotros el
amor, la plenitud de vida.

Traducido del alemán por el
Servicio Lingüístico del CML





LA URGENCIA DE LA RECONCILIACION

Lectura Devocional : Isaías 1:10-20
Texto Base : Mateo 12:25
Texto clave : Mateo 12:25

1. LECTURA DEL LIBRO DE LA VIDA

1.1 Un hecho de la vida de hoy
En una reunión que se hablaba sobre la reconciliación, la hermana Patricia contó: "Mi familia está muy dividi-
da. Resulta que yo tengo un hermano casado que es militar, y por las cosas que a él le han enseñado y metido
en la cabeza, nos dice que los demás somos enemigos de la patria porque no nos gusta la situación como está.
El mismo nos dice que él tiene la misión de vigilarnos y a veces nos manda recados que no nos metamos con los
programas sociales de la Iglesia, que eso es política. Por mi parte, yo ya no lo puedo ni ver, lo saludo por pura
obligación no más. Y lo que más me da pena es que ni los niños, que no entienden nada, se pueden ver, y si se

ven es para pura pelea. No sé si alguna vez podremos volver a ser realmente una familia.., eso que antes nos lle-'
vábamos bastante bien".

Raúl, un joven que había tenido que dejar sus estudios por falta de recursos, dijo: "A mí me gustaría creer en
la reconciliación, en la paz, la no violencia y todas esas cosas, pero cada vez creo menos. Lo que pasa es que los
que predican esas cosas no logran nada, y las cosas que pasan como que los dejan en ridículo.
Parece que en este mundo los que tienen armas son los que logran algo... ya no sé en qué creer".

1.2 Profundizar el hecho de la vida, para ver si ocurre también en nuestra vida

Animador: Algo grave está ocurriendo en nuestro país. Lo que pasa con la familia de Patricia es casi una pará-

bola de lo que ocurre a nivel nacional. Y es preocupante la enorme cantidad de jóvenes que están sintiendo lo
mismo que siente Raúl. Y son estas cosas las que hacen que cada vez más personas tengan miedo al mañana y
comiencen a hablar de la urgencia de la reconciliación. Compartamos nuestras propias preocupaciones al res-
pecto:

1. Quien viva o conozca una situación parecida a la de Patricia, puede compartirla con los demás.

2. Hemos dicho que lo que ocurre en la familia de Patricia es casi una parábola de lo que ocurre en toda la so-
ciedad. ¿Están de acuerdo con esa afirmación? Den ejemplos concretos.

3. ¿Conocen jóvenes que piensen como Raúl? ¿A qué se debe que más y más jóvenes se sientan atraídos por la
violencia como única forma de cambiar la situación?

4. ¿Qué dirían ustedes a Raúl y los jóvenes que piensan como él?

5. Mucha gente en Chile, de diferentes sectores y creencias, está comenzando a hablar de la "urgencia" de la
reconciliación. ¿Comparten ustedes esa preocupación? ¿Qué hechos y situaciones más les preocupan a us-
tedes?



2. LECTURA DEL LIBRO DE LA BIBLIA

2.1 Escuchemos lo que Jesús dijo sobre este problema

1. Animador: Por cierto Jesús nunca habló acerca de la situación chilena. Sus palabras se referían a situaciones

y problemas concretos que El debió enfrentar en su tiempo. No obstante, el significado de sus palabras per-

manece y los cristianos de ayer, de hoy y maiana siempre se referirán a ellas para iluminar su situación de

vida. En una ocasión, Jesús era acosado por los fariseos luego de liberar a un endemoniado. Los fariseos de-

cían que Jesús expulsaba los demonios por Satanás. Jesús contestó con una sentencia cuyo significado sobre-

pasa por mucho esta situación concreta, y hoy puede ayudar a iluminarnos:

2. Lectura del texto base en Mateo 12:25.

3. Ver que todos hayan entendido la lectura del texto.

4. Dejar un momento de silencio para que todos puedan reflexionar sobre el significado del texto.

2.2 Descubramos el mensaje que las palabras de Jesús tienen para nosotros hoy

Animador: Jesús responde a la acusación de los fariseos diciendo: "Todo reino dividido contra sí mismo, que-

da asolado~" La vida plena no es posible donde las fuerzas de la muerte permanentemente están amenazando la

vida. Veamos qué significación tiene para nosotros hoy la frase de Jesús:

1. Dar oportunidad para que cada uno comparta lo que le sugiere la frase de Jesús, respecto a la situación de

Chile.

2. Jesús dice que no importa tanto "en nombre de quién" se está haciendo algo. Lo importante es si se está

salvando una vida o si se le está destruyendo. ¿Qué significa esta enseñanza para nosotros hoy?

3. Todo el mundo parece estar de acuerdo en que es necesaria la reconciliación, a fin de evitar sufrimientos

aún mayores que los actuales. Pero, ¿la palabra reconciliación no significa lo mismo para todos? ¿Qué signi-

fica para usted? Cuente.

4. En el futuro estaremos profundizando sobre la concepción bíblica de la reconcilíación y su significado

para nosotros.



LA RECONCILIACION: DON DE DIOS Y TAREA DE LOS HOMBRES

Lectura Devotional Colosenses 1:15-20
Texto Base : 2 Corintios 5:17-20
Texto Clave : 2 Corintios 5:20

1. LECTURA DEL LIBRO DE LA VIDA

1.1 Un hecho de la vida de hoy
El grupo juvenil de una Iglesia Evangélica propuso al pastor la realización de algunas actividades concretas
como forma de sumarse a la campaña en pro de la reconciliación nacional. Días después, el pastor les respondió
a través de una predicación: "Queridos hermanos, no está en nuestras manos el hacer algo por la reconciliación.
El problema es tan grande que todo lo que hagan los hombres no hará más que ahondar la división. Sólo Dios
puede reconciliarnos. A nosotros sólo nos queda el orar para pedirle a Dios que realice ese milagro".

1.2 Profundizar el hecho de la vida, para ver si ocurre también en nuestra vida
Animador: Los jóvenes pensaban que ellos, junto a sus hermanos, podrían hacer algo en favor de la reconcilia-
ción. El pastor, por su parte, cree que los hombres nada pueden hacer y sólo les cabe aguardar la acción de
Dios. Hay también quienes creen que Dios no tiene nada que ver con este asunto, y que es tarea exclusiva de
los hombres, en particular de los políticos, el ponerse de acuerdo o de lo contrario sufrir las consecuencias de la
polarización. ¿Qué piensan ustedes al respecto? Conversen sobre este asunto.
1. ¿Con cuál de estas distintas opiniones están de acuerdo? ¿Con la del pastor?, ¿la de los jóvenes?, ¿la de

quienes creen que el problema de la reconciliación es sólo un problema de los hombres?
2. Los jóvenes creen que hay cosas concretas que los cristianos podrían hacer, algunas cosas concretas para

contribuir a la reconciliación. ¿Qué cosas o gestos concretos podrían realizar los cristianos en favor de la re-
conciliación?

3. En su predicación, el pastor argumenta que la situación es tan grave, que cualquier cosa que hagan los hom-
bres empeorará la situación. ¿Qué opinan ustedes de este argumento?

4. Los que creen que la solución de los conflictos actuales sólo incumbe a los propios hombres, pueden tener
distintas razones: o confían plenamente en la capacidad de los seres humanos para resolver sus problemas
sin recurrir a Dios, o piensan que Dios está demasiado ocupado en cosas más importantes como para preo-
cuparse de estos asuntos políticos. ¿Qué piensan ustedes de estos argumentos?



2. LECTURA DEL LIBRO DE LA BIBLIA

2.1 Escuchemos lo que nos dice la Biblia sobre este problema
1. Animador: El tema de la reconciliación no es, evidentemente, un tema nuevo. Para el apóstol Pablo es casi

el tema central del Evangelio. Para Pablo el significado fundamental del sacrificio de Jesús, es que por su
muerte reconcilió a los hombres con Dios, y a los hombres entre sí. Escuchemos lo que el apóstol escribió
sobre la reconciliación, en una carta dirigida a una comunidad que experimentaba profundas divisiones y
conflictos: la Iglesia de Corinto.

2. Lean el texto base en 2 Corintios 5:17-20.
3. Ver que todos hayan entendido la lectura del texto.
4. Dejar un momento de silencio para que todos puedan reflexionar sobre el significado del texto.

2.2 Descubramos el mensaje que las palabras de Pablo encierran para nosotros hoy
Animador: Para el apóstol Pablo, la reconciliación no es obra de los hombres, es un don o un regalo de Dios, a
través de Jesucristo. Pero no es un regalo que uno puede recibirlo y retenerlo para sí. Quien recibe el don de la
reconciliación, recibe junto con él el llamado a compartirlo con todos los hombres. Veamos qué significa esto
para nosotros hoy.

1. Dar a cada participante la oportunidad de compartir lo que las palabras del apóstol significan para él, en re-
lación a nuestra situación actual.

2. Pablo cree que los seres humanos no podemos lograr la reconciliación por nosotros mismos, puesto que la
raíz más profunda de las divisiones y conflictos que nos separan es nuestro propio pecado. Por eso fue nece-
saria la acción redentora de Dios en Jesucristo. ¿Qué relación ven ustedes entre el pecado y los actuales con-
flictos que polarizan las relaciones sociales en nuestro país? ¿Qué importancia tiene para nosotros, por lo
tanto, el don divino de la reconciliación?

3. Sin embargo, para llevar adelante su ministerio de la reconciliación, Dios necesita de nosotros. Pablo dice
que "Cristo nos encomendó el ministerio de la reconciliación" ¿A quién se refiere Pablo cuando dice "nos
encomendó"? ¿Sólo a él mismo?, ¿a los pastores?, ¿a todos los cristianos?, ¿nos alcanza también ese lla-
mado?

4. ¿Qué significa para nosotros hoy, en Chile, este "ministerio de la reconciliación"?
5. Alguien podría decir: "Es verdad que Dios nos encomendó a los cristianos el ministerio de la reconciliación.

Pero ese ministerio sólo tiene que ver con la reconciliación de cada hombre con Dios, y nada tiene que ver
con los problemas contingentes". Frente a esa opinión, habría que preguntarse lo siguiente: "¿Puede haber
reconciliación con Dios sin reconciliación entre los hombres?". Sobre esta pregunta conversaremos en la
próxima guía.



ULTIMA
PAGINA

Mi madre me decía:
si matas a pedradas los pajaritos blancos,
Dios te va a castigar;
si pegas a tu amigo,
el de carita de asno,
Dios te va a castigar.

Era el signo de Dios
de dos palitos,
y sus diez teologales mandamientos
cabían en mi mano
como diez dedos más.

Hoy me dicen:
si no amas la guerra,
si no matas diariamente una paloma,
Dios te castigará;
si no pegas al negro,
si no odias al rojo,
Dios te castigará;
si al pobre das ideas
en vez de darle un beso,
si le hablas de justicia
en vez de caridad,
Dios te castigará,
Dios te castigará.

No es este nuestro Dios,
¿verdad, mamá?

JUAN GONZALO ROSE
(La Pregunta)

Tomado del libro "Hablar de Dios".
Gustavo Gutiérrez, CEP, Lima 1986.



Publicación patrocinada por el Servicio Evangélico
para el Desarrollo (SEPADE), Casilla 238 - Santiago 3.

Revista de uso interno de las iglesias y de circulación restringida.

Director: Pastor Juan Sepúlveda.
Consejo Editorial: Ob. Isaías Gutiérrez; P. Carlos Navarrete;
P. Luis García; P. Erasmo Farfán; P. Edgardo Toro; P. Mark
Riesen; Marta Palma; Miguel Guerrero; Hugo Villela; Carlos
Sabanes; Franz Hinkelammert.
Colaboración: Cecilia Atria - Periodista.
Editor: Amerinda Ediciones - Teléfono: 773331.
Administración: SEPADE.
Diseño, Diagramación e Impresión: Alfabeta Impresores.

La línea editorial de la revista es de responsabilidad exclusiva del
Director y del Consejo Editorial.
Las opiniones expuestas en los artículos son de responsabilidad
de los autores.

Correspondencia a Casilla 238 - Santiago 3 - Chile.



I-EVClllcoýElio

Y50CIEdCid

DIAGRAMACION E IMPRESION
ALFABETAIMPRESORES

LIRA 140 - SANTIAGO



3 UN COMNTRI T 433L333I343C 33O~-~3<333 34

33AERC DE LA<3<3A<34~<33~ CRISIS3 POLIT 33ICA

~~E SU333 3 33 R<3IC33

3333 S* UN DESAFIO<3333444 3

A LAS GLESIA

Este34333 doc3umento, deoiad a<6,e n33eta4lscrsino opomtds eSd

33 fri33-3 a de 4333 ¡ex 33í elgcmnesbel t " e s as se eutd eu at

paív prcs dedsuins elxoe33pls osuts u ele6acbnr ui

septembe d 198, e meio d laaguizacón e l luca d lamayoía egr porla ustcia

y333 larpeindlrgmr.E se llco osl notaáuacaepr opedre

3) Wen suarcnsn3nga síuopr rfeinrtoóiaet or usr

propi situación.~33





PREFACIO

El documento Kairós es un comentario bíblico y teológico sobre la crisis política en Sudáfrica hoy. Es un
intento de cristianos comprometidos por reflexionar sobre la situación de muerte en nuestro país. Es una
crítica a los actuales modelos teológicos que determinan el tipo de actividades en que la Iglesia se involucra
para tratar de resolver los problemas del país. Es un intento de desarrollar, en medio de esta perpleja situación,
un modelo bíblico y teológico alternativo que, a su vez, conduzca a formas de actividad que marquen una dife-
rencia real para el futuro del país.

Es de particular interés la forma como este material teológico se gestó. En junio de 1985, a medida que la crisis
se intensificaba en el país, y más y más gente era asesinada, herida y aprehendida, mientras un barrio negro tras
otro se levantaba contra el régimen de segregación racial, mientras la gente se resistía a ser oprimida y a coope-
rar con los opresores, enfrentando la muerte, día a día, y mientras el ejército entraba a los barrios negros domi-

nando por las armas, un grupo de teólogos comprometidos con la situación expresaron la necesidad de reflexio-
nar sobre ésta, para determinar cuál sería la respuesta apropiada de parte de la Iglesia y de los cristianos de
Sudáfrica.

Un primer grupo de discusión se reunió a comienzos de julio en el corazón de Soweto. Los participantes habla-
ron libremente acerca de la situación y las diversas respuestas de la Iglesia, los líderes de Iglesia y los cristianos.
Se hizo una crítica a estas respuestas y la teología de la cual estas respuestas fluyen.

Se designó a personas del grupo para reunir material sobre temas específicos, que surgieron durante la discu-
sión, y presentarlo en una próxima reunión del grupo.

En la segunda reunión, el material fue sometido a discusión y se comisionó a un grupo de personas para llevar a
cabo posteriores investigaciones en áreas problemáticas específicas. Los últimos descubrimientos, con el resto
del material, fueron seleccionados y llevados a un tercer encuentro, en el que participaron más de treinta perso-
nas, entre las cuales se encontraban teólogos, laicos y algunos dirigentes eclesiásticos.

Luego de una intensa discusión se efectuaron algunos ajustes y anexaron aportes, especialmente en la sección
"Desafío para la Acción". Se formó un Comité para llevar el documento a discusión a varias comunidades cris-
tianas a través del país. Se les dijo lo siguiente: "Este es un documento de trabajo que pertenece al pueblo y
que puede ser de ustedes también, aunque sea para destruirlo, si la posición que ustedes sustentan puede pasar
el test de la fe bíblica y la experiencia cristiana en Sudáfrica". Se les manifestó, además, que era un documento
abierto, del cual nunca podrá decirse que es definitivo.

El Comité de Trabajo, como se le llamó, fue inundado con los comentarios, sugerencias y entusiastas aprecia-
ciones de varios grupos y personas del país. El 13 de septiembre de 1985, cuando el documento fue entregado
para ser publicado, aún surgían comentarios y recomendaciones. Por ello, la primera publicación debe ser
tomada como el inicio, la base de una discusión posterior para todos los cristianos del país. Otras ediciones
serán publicadas más adelante.

evangelio y sociedad 3



CAPITULO UNO

EL MOMENTO DE LA VERDAD

El tiempo se ha cumplido, el momento de la verdad
ha llegado. Sudáfrica ha sido sumergida en una crisis
que está remeciendo sus bases y todo indica que la
crisis recién ha comenzado y se profundizará y se hará
más amenazante en los meses venideros. Es el Kairós,
o momento de la verdad, no sólo para el régimen de
segregación racial sino también para la Iglesia.
Nosotros, como grupo de teólogos, hemos intentando
entender el significado teológico de este momento en
nuestra historia. Es serio, muy serio. Para muchos
cristianos en Sudáfrica este es el Kairós, el momento
de gracia y oportunidad, el tiempo aceptable en el
que Dios entrega un desafío para la acción decisiva.
Es un tiempo peligroso porque, si se pierde la oportu-
nidad y se deja pasar el tiempo, la pérdida para la
Iglesia, para el Evangelio y para todo el pueblo de Sud-
áfrica será inconmensurable. Jesús lloró sobre Jerusa-
lén. Lloró sobre la tragedia de la destrucción de la ciu-
dad y la masacre del pueblo que era inminente "y
todo porque ustedes no reconocieron su oportunidad
(Kairós) cuando Dios la ofreció" (Lucas 19:44).
Una crisis es un juicio que revela lo mejor en algunas
personas y lo peor en otras. Una crisis es un momen-
to de verdad que nos muestra lo que realmente
somos; no da lugar para escondernos y no da lugar
para pretender ser lo que de hecho no somos. En el
presente, la Iglesia en Sudáfrica está por mostrarnos
lo que realmente es y no hay encubrimiento posible.
Lo que la actual crisis nos enseña, aun cuando muchos
ya lo hemos percibido, es que la Iglesia está dividida.
Cada vez más gente se da cuenta que de hecho exis-
ten dos Iglesias en Sudáfrica: una Iglesia blanca y una
Iglesia negra. Aún dentro de una misma denomina-
ción existe esta división. En el conflicto de vida y
muerte entre diferentes fuerzas sociales hay cristia-
nos (o al menos gente que profesa ser cristianos) en
ambos bandos en conflicto, y algunos que están tra-
tando de permanecer al margen.
¿Prueba esto que la fe cristiana no tiene real significa-
do o relevancia para nuestros tiempos? ¿Muestra ello
que la Biblia puede ser usada para cualqyier propósi-
to? Tal problema podría ser suficientemente crítico
para la Iglesia en cualquier circunstancia, pero cuando
observamos que el conflicto en Sudáfrica es entre
opresor y oprimido, la crisis de la Iglesia como institu-
ción se torna más aguda. Tanto opresores como opri-
midos exigen lealtad a la misma Iglesia, ambos han
sido bautizados en el mismo bautismo y participan
juntos en la partición del mismo pan, el mismo
cuerpo y la misma sangre de Cristo. Nos sentamos
juntos en la Iglesia mientras afuera, policías y solda-
dos cristianos reprimen y asesinan a niños cristianos o
torturan a muerte a prisioneros cristianos, en tanto
otros cristianos se marginan de esta situación y débil-
mente claman por la paz.

La Iglesia está dividida y la hora del juicio ha llegado.
El momento de la verdad nos impele a analizar más
cuidadosamente las diferentes teologías de nuestras
Iglesias y a expresar más clara y francamente el real
significado de estas corrientes teológicas. Hemos lo-
grado determinar tres Teologías y hemos decidido de-
nominarlas: "Teología del Estado", "Teología de la
Iglesia" y "Teología Profética". En nuestro detallado
análisis de la primera y segunda teología no quere-
mos callar nuestras palabras. La situación es dema-
siado crítica para ello.

CAPITULO DOS

CRITICA A LA TEOLOGIA DEL ESTADO

El Estado de segregación racial sudafricano tiene su
propia teología y la hemos denominado "Teología del
Estado". La "teología del Estado" es simplemente la
justificación teológica del statu quo con su racismo,
capitalismo y totalitarismo. Bendice la injusticia, ca-
noniza la voluntad del poderoso y reduce al pobre a
la pasividad, obediencia y apatía.
¿Cómo hace esto la teología del Estado? Manipulan-
do conceptos teológicos y textos bíblicos para sus
propios propósitos políticos. Nos gustaría atraer la
atención a cuatro ejemplos claves para mostrar cómo
esto se hace en Sudáfrica. El primero es el uso de
Romanos 13; 1-7 para dar autoridad absoluta y divina
al Estado; el segundo, la utilización de la idea de ley y
orden para determinar y controlar lo que se permite
a la gente considerar justo o injusto. El tercero, el uso
del concepto "comunista" para etiquetar a cualquiera
que rehúse la "Teología del Estado" y, finalmente, el
uso que se hace del nombre de Dios.

2.1 ROMANOS 13:1-7

El abuso que de este famoso texto se hace, no es ex-
clusivo del actual gobierno de Sudáfrica. A través de
la historia del cristianismo los regímenes totalitarios
han tratado de legitimar una actitud de ciega obedien-
cia y absoluto servilismo hacia el Estado, citando este
texto. El conocido teólogo Oscar Cullmann hace
treinta años señaló lo siguiente:

Tan pronto como los cristianos leales al Evangelio
de Jesús ponen resistencia a la demanda totalitaria
del Estado, los representantes de éste o sus conse-
jeros teológicos suelen citar a Pablo como si los
cristianos tuvieran el mandamiento de endosar y
así hacerse cómplices de todos los crímenes de un
Estado totalitario. ("The State in the New Testa-
ment-, SCM 1957, pág. 56).

Pero, ¿cuál es entonces el significado de Romanos 13:
1-7, y por qué la interpretación que de este texto
hace la "Teología del Estado" es injustificable desde
el punto de vista bíblico?

4 evangelio y sociedad



La Teología del Estado asume que en este texto Pablo

presenta una doctrina cristiana definitiva y absoluta

acerca del Estado; en otras palabras, un principio ab-

soluto y universal que es igualmente válido para

cualquier época y circunstancia. La falacia de esta

concepción ha sido señalada por numerosos estudio-

sos de la Biblia (ej. ver E. Kasemann, Commentary on
Romans, SCM, p. 354-7; 0. Cullmann, The State in

the New Testament, SMC, p. 55-7).
Se ha pasado por alto uno de los principios más fun-

damentales de la interpretación bíblica: cada texto

debe ser interpretado en su contexto. Extraer un

texto de su contexto e interpretarlo en abstracto es

distorsionar el significado de la palabra de Dios. Ade-

más, en este caso, el contexto no está dado sólo en

los capítulos y versículos que preceden o suceden

este particular texto; ni siquiera está limitado al con-

texto global de la Biblia. El contexto está también

dado por las circunstancias en que la afirmación de

Pablo fue hecha. Pablo escribió a una particular co-

munidad cristiana, en una comunidad que tenía sus

propios problemas particulares en relación al Estado,

en su tiempo y en su circunstancia. Esto es parte del

contexto de nuestro texto.
Muchos autores han llamado la atención al hecho de

que en el resto de la Biblia Dios no exige obediencia

hacia los gobernantes opresivos; muchos ejemplos se

pueden citar desde Faraón a Pilatos y en tiempo de

los Apóstoles. Primero los judíos, y más tarde los

cristianos, no creyeron que los señores imperiales:

egipcios, babilonios, griegos o romanos, tuvieran

algún tipo de derecho divino para regirlos y oprimir-

los. Estos imperios representan las bestias descritas

en los libros de Daniel y del Apocalipsis. Dios permi-

tía que gobernaran por algún tiempo, pero no apro-

baba lo que ellos hacían, no era su voluntad. Su vo-

luntad era la libertad y liberación de Israel. Romanos

13: 1-7 no puede contradecir todo esto.
Pero lo más revelador de todo son las circunstancias

en que se encontraban los cristianos romanos a

quienes Pablo escribió. No eran revolucionarios . No

trataban de derrocar al Estado, tampoco exigían un

cambio de gobierno. Eran lo que ha sido llamado
"antinómicos" o "entusiastas" y su creencia era que

los cristianos y sólo los cristianos estaban eximidos

de obedecer a cualquier estado, gobierno o autoridad

política, porque sólo Jesús era su Señor y Rey. Esto

es obviamente herético y Pablo está obligado a seña-

lar a estos cristianos que antes de la segunda venida
de Cristo habrá siempre algún tipo de estado, alguna

clase de gobierno secular, y que los cristianos no

están eximidos de obediencia a algún tipo de autori-
dad política.
Pablo no trata el tema de un Estado justo o injusto, o

la necesidad de cambiar un gobierno por otro. Sim-

plemente establece que existe una autoridad secular

y que los cristianos como tales no están eximidos de

las leyes y autoridades seculares. Pero no hace men-

ción acerca de lo que deben hacer cuando un estado

es injusto u opresivo. Esa es otra cosa.

Consecuentemente, aquellos que tratan de encontrar
una respuesta a las muy diversas preguntas y proble-

mas de nuestro tiempo en el texto de Romanos 13:

1-7, hacen un flaco favor a Pablo. La utilización que

la "Teología del Estado" hace de este texto nos reve-

la más acerca de las opciones políticas de aquéllos que

elaboran esta teología que acerca del significado de la

palabra de Dios. Como un estudioso de la Biblia dijo:

"El interés principal es justificar los intereses del Es-

tado y el texto es puesto a su servicio sin respeto por
el contexto y la intención de Pablo".

Si queremos consultar la Biblia como guía en una si-

tuación en la cual el Estado que se supone sea "siervo

de Dios" (Romanos 13: 16) traiciona aquel llamado y
comienza a servir a Satanás, entonces podemos estu-

diar el capítulo 13 del Libro del Apocalipsis. Aquí el

Estado Romano es siervo del Dragón (el diablo) y

toma la apariencia de una horrible bestia. Sus días

están contados porque Dios no permitirá a su siervo
infiel reinar para siempre.

2.2 LEY Y ORDEN

El Estado hace uso del concepto de Ley y Orden para

mantener el statu quo que define como "normal",

pero esta ley es la ley injusta y discriminatoria del ré-

gimen del Apartheid y este orden es el desorden orga-
nizado e institucionalizado de la opresión. A quien-

quiera que desee cambiar esta ley y orden, se le hace

sentir que es un delincuente. En otras palabras, se le
hace sentir culpable de pecado.
Sin duda, es el deber del Estado mantener la ley y el

orden, pero no tiene mandato divino para mantener

cualquier tipo de ley y orden. Algo no es moral y

justo simplemente porque el Estado promulga una

ley; y la organización de una sociedad no es justa y

de derecho sólo porque ha sido instituido por el

estado. No podemos aceptar cualquier tipo de ley ni

cualquier tipo de orden. Debe ser preocupación de

los cristianos lograr para nuestro país una ley justa y
un orden justo.
En la actual crisis, y especialmente en el estado de

emergencia, la "Teología del Estado" ha tratado de

reestablecer el statu quo de discriminación, explota-

ción y opresión ordenada, apelando a la conciencia

de sus ciudadanos en nombre de la ley y del orden.

Intenta hacer sentir a quienes rechazan esta ley y

*orden establecidos que son individuos sin Dios. De

este modo no está sólo usurpando a la Iglesia el de-

recho de hacer juicios sobre lo que está bien o es

justo en nuestras circunstancias; va aún más allá, exi-

giendo una obediencia que debe ser reservada sólo

para Dios. El Estado sudafricano no reconoce más
autoridad que la propia y por tanto no permite a
nadie cuestionar lo que ha definido como ley y orden.

Sin embargo, actualmente existen millones de cris-

tianos en Sudáfrica que dicen con Pedro "Debemos

obediencia a Dios antes que a los hombres (seres hu-
manos)" (Hechos 5:29).

evangelio y sociedad 5



2.3 LA AMENAZA DEL COMUNISMO

Todos sabemos que el Estado sudafricano hace uso
de la etiqueta de "comunista". Cualquiera que ame-
nace el statu quo es etiquetado de comunista. Cual-
quiera que se opone al Estado, y especialmente aquel
que rechace su teología es sencillamente descalifica-
do como un comunista. No se considera el real signi-
ficado del comunismo, ni por qué algunas personas
han optado por el comunismo o alguna forma de so-
cialismo. Aun aquellos que no rechazan el capitalismo
son llamados comunistas cuando rechazan la "Teolo-
gía del Estado". El Estado usa la etiqueta "comunis-
ta" en una forma acrítica, como símbolo del demo-
nio.
La "Teología del Estado", como toda teología, re-
quiere de un símbolo concreto del mal. Debe ser
capaz de simbolizar lo que considera corrXo conductas
sin dios y determinar qué ideas deben ser considera-
das ateas. Debe tener su propia versión del infierno y
por tanto, ha inventado, o más bien, asumido, el mito
del comunismo. Todo mal es comunista y toda idea
comunista o socialista es atea y sin Dios. La amenaza
del fuego del infierno y del castigo eterno son reem-
plazados por las amenazas y advertencias acerca de los
horrores de un régimen tiránico, ateo, totalitario y
terrorista; una especie de infierno en la tierra. Es una
forma muy conveniente de atemorizar a alguna gente,
de modo que acepten cualquier forma de domina-
ción y explotación por una minoría. El Estado sud-
africano tiene su propia teología herética y de acuer-
do con ella, millones de cristianos en Sudáfrica (para
no mencionar el resto del mundo) deben ser conside-
rados "ateos". Es significativo que en los primeros
tiempos, cuando los cristianos rechazaban los dioses
del Imperio Romano, fueran etiquetados de "ateos"
por el Estado.

2.4 EL DIOS DEL ESTADO

El Estado, al oprimir al pueblo, hace uso una y otra
vez del nombre de Dios. Capellanes del Ejército lo uti-
lizan para estimular a las Fuerzas Armadas sudafrica-
nas; capellanes de la policía lo usan para reforzar a sus
miembros y los ministros del gabinete lo usan en sus
discursos propagandísticos. Pero tal vez lo más revela-
dor sea el blasfemo uso del santo nombre de Dios en
el prólogo a la nueva Constitución del Régimen de se-
gregación racial.

En humilde sumisión al Dios Altísimo, que contro-
la los destinos de las naciones y la historia de los
pueblos, que trajo a nuestros antepasados de
muchas tierras y se las entregó como propias,
quien les guía de generación en generación: quien
maravillosamente les ha liberado de los peligros
que les acechan.

Este Dios es un ídolo. Es tan malévolo, siniestro y de-
moníaco como cualquiera de los ídolos que los profe-
tas de Israel tuvieron que confrontar. Tenemos aquí
un Dios que, históricamente, ha estado de lado de los

colonos blancos, que despoja a la gente de color de
sus tierras y de la mayor parte de la tierra a su "pue-
blo elegido".
Es un Dios de armas superiores quien conquistó a
aquellos armados sólo con lanzas. Es el dios de
casspirs y de hippos, el dios del gas lacrimógeno, balas
de goma, sjambox, prisiones y sentencias de muerte.
He aquí un Dios que exalta al orgulloso y humilla al
pobre, exactamente lo opuesto al Dios de la Biblia,
quien "dispersa al orgulloso de corazón, derriba a los
poderosos de sus tronos y exalta al humilde" (Lucas
1: 51-52). Desde un punto de vista teológico, el
opuesto al Dios de la Biblia es el diablo, Satanás. El
Dios del Estado sudafricano no es sólo un ídolo o
falso dios, es el diablo disfrazado como Dios todopo-
deroso, el anticristo.
El opresivo régimen sudafricano será siempre particu-
larmente detestable para los cristianos, precisamente
porque hace uso del cristianismo para justificar sus
medios malignos. Como cristianos, no podemos tole-
rar el uso blasfemo del nombre y palabra de Dios. La
"Teología del Estado" no es sólo herética, es también
blasfema. Los cristianos que tratan de permanecer
fieles al Dios de la Biblia, están aún más horrorizados
cuando ven que hay iglesias como la Iglesia Holandesa
Reformada blanca, y otros grupos de cristianos, que
realmente suscriben esta teología herética. La Teolo-
gía del Estado necesita sus propios profetas y se las
arregla para encontrarlos en las filas de aquellos que
profesan ser ministros de la palabra de Dios en algu-
nas de nuestras Iglesias. Es particularmente trágico
para un cristiano, ver el número de personas que son
engañadas y confundidas por estos falsos profetas y
su teología herética.

CAPITULO TRES

CRITICA A LA TEOLOGIA
DE LA IGLESIA

Hemos analizado los pronunciamientos que hacen de
tiempo en tiempo, las así llamadas "Iglesias de habla
inglesa". Hemos visto lo que los líderes de las iglesias
tienden a decir en sus discursos y conferencias de
prensa acerca del régimen de segregación racial y la
actual crisis. Lo que podemos observar, al analizar
todos estos pronunciamientos, es una serie de suposi-
ciones teológicas interrelacionadas que hemos llama-
do "Teología de la Iglesia". Estamos conscientes del
hecho que esta teología no expresa la fe de la mayo-
ría de los cristianos en Sudáfrica de hoy que son
miembros de una gran parte de nuestras Iglesias. Sin
embargo las opiniones expresadas por los dirigentes
de las iglesias son consideradas por los Medios de
Comunicación de Masas, y por nuestra sociedad en
general, como el pensamiento oficial de las Iglesias.
Por tanto, hemos optado por denominar este pensa-

6 evangelio y sociedad



miento "Teología de la Iglesia". La crisis en que nos

encontramos sumidos hoy nos impele a cuestionar
esta teología, sus supuestos, implicancias y prácticas.
De una manera limitada, cuidada y cauta, esta teolo-
gía es crítica del régimen de segregación racial. Su
crítica, sin embargo, es superficial y contraproducen-
te, porque en lugar de comprometerse en un análisis
profundo de los signos de nuestro tiempo, se basa en
un conjunto de ideas derivadas de la tradición cristia-

na y luego, acrítica y reiteradamente, las aplica a
nuestra situación. Las ideas usadas por la mayoría
de estos líderes de la Iglesia, y que a nosotros nos
gustaría examinar aquí, son: reconciliación (o paz),
justicia y no violencia.

3.1 RECONCILIACION

La "Teología de la Iglesia" considera la reconci-

liación como la clave de solución del problema.
Nos habla acerca de la necesidad de reconciliación
entre blancos y negros, o entre todos los sudafricanos.
La "Teología de la Iglesia" a menudo describe la

actitud cristiana de la siguiente manera: "Debemos

ser justos, debemos escuchar ambos lados del pro-

blema. Si ambos lados pudieran reunirse a conversar
y negociar, superarían sus diferencias y malos en-

tendidos y el conflicto sería resuelto". Esto parece
ser muy cristiano. ¿Pero lo es realmente?
La falacia consiste en que la "reconciliación" ha sido

usada como un principio absoluto que debe ser apli-
cado en todos los casos de conflicto o desacuerdo.

Pero no todos los casos de conflicto son iguales. Po-

demos imaginar una disputa privada entre dos perso-
nas o dos grupos cuyas diferencias están basadas en

malentendidos. En tales casos lo más apropiado es

conversar y negociar y reconciliar ambos lados. Pero
existen otros tipos de conflictos en los cuales un lado

está en lo correcto, y el otro en lo incorrecto. Uno

de los lados está completamente armado y es un opre-

sor violento y el otro está indefenso y es oprimido.
Hay conflictos que sólo pueden ser descritos como

la lucha entre justicia e injusticia, bien o mal, Dios y

el diablo. Hablar en tales casos de reconciliación no

sólo es una errónea aplicación de la idea cristiana de

reconciliación, sino una total traición de lo que la fe

cristiana puede significar. Nunca se ha sugerido en la

Biblia o en la tradición cristiana que debemos tratar

de reconciliar el bien y el mal, Dios y el Diablo. Se

supone que debemos apartar el mal, la injusticia, la

opresión y no llegar a entendimiento con el pecado.

Se supone que opongamos, confrontemos y rechace-
mos el Diablo y no compartamos con él.
En nuestra actual situación en Sudáfrica sería total-
mente anticristiano llamar a la reconciliación y la paz

antes que las injusticias hayan sido removidas. Cual-
quier llamado en este sentido favorece al opresor por-

que trata de persuadir a aquellos de nosotros que so-
mos oprimidos a que aceptemos nuestra opresión y
nos reconciliemos con los intolerables crímenes que

se cometen contra nosotros. Esto no es reconciliación

cristiana, es pecado. Es pedir hacernos cómplices en
nuestra propia expresión, tranformarnos en siervos

del diablo. No hay reconciliacion posible en Sud-
áfrica sin justicia.
Lo que esto significa en la práctica es que no es posi-

ble la reconciliación, perdón o negociaciones, sin arre-
pentimiento. La enseñanza bíblica en este aspecto es

lo suficientemente clara para explicar que nadie
puede obtener perdón y reconciliarse con Dios, a

menos que se arrepienta de sus pecados. Tampoco se

puede esperar que perdonemos a los pecadores si

éstos no se arrepienten; cuando él o ella se arrepienta
debemos estar dispuestos a perdonar setenta veces

siete, pero antes de eso se espera que prediquemos
arrepentimiento a aquellos que pecan contra nosotros

o contra otros. Reconciliación, perdón y negociación
será nuestro deber cristiano en Sudáfrica sólo cuando
el Régimen del Apartheid muestre signos de arrepenti-
miento genuino. El reciente discurso de PW Botha en

Durban, la continua represión militar del pueblo en

los barrios negros y la prisión de todos sus opositores,
es clara prueba de la total falta de arrepentimiento del
presente régimen.
No hay niada que deseemos más que la verdadera
reconciliación y genuina paz -la paz que Dios desea-

y no la que el mundo quiere (Juan 14:27). La paz que

Dios quiere está basada en la verdad, arrepentimiento,
justicia y amor. La paz que el mundo nos ofrece es

una unidad que compromete la verdad, encubre la

injusticia y opresión y está totalmente motivada por
el egoísmo. En esta situación, como Jesús, debemos

denunciar esta falsa paz, enfrentar a nuestros opreso-
res y sembrar disensión. Como cristianos debemos
decir con Jesús: "¿Creéis que estoy aquí para dar paz

a la tierra? No, os lo aseguro, sino división" (Lucas

12:51). No puede haber paz sin real justicia y arre-
pentimiento. Sería erróneo tratar de conservar la paz
y unidad a toda costa, aún al precio de la verdad y

justicia, y aún peor, al costo de miles de jóvenes vidas.

Como discípulo de Jesús debemos más bien promover
verdad, justicia y vida a toda costa, aún al costo de

crear conflicto, desunión y división. Para ser fieles

a la Biblia, nuestros dirigentes eclesiásticos deben

adoptar una teología que millones de cristianos ya

han adoptado, una teología bíblica de confrontación
directa con la fuerza del mal en lugar de una teología
de reconciliación con el pecado y el diablo.

3.2 JUSTICIA

Ser'a incorrecto dar la impresión que la "Teología de

la Iglesia" en Sudáfrica no está particularmente preo-

cupada por la necesidad de justicia. Ha habido al-
gunas muy fuertes y sinceras demandas por justicia.
Pero lo que necesitamos preguntar aquí, la muy se-

ria pregunta teológica es: ¿Qué tipo de justicia? Un

examen acerca de las declaraciones y pronuncia-
mientos de la Iglesia nos da la impresión que la justi-

cia percibida es la justicia de la reforma, es decir, una

justicia que está determinada por el opresor, por la

evangelio y sociedad 7



minoría blanca y que es ofrecida al pueblo como con-
cesión. No parece ser la justicia más radical que viene
desde abajo y es determinada por el pueblo de Sud-
áfrica.
Una de nuestras razones principales para llegar a esta
conclusión es el simple hecho que casi todas las decla-
raciones y llamados de la Iglesia son hechos al Estado
o a la comunidad blanca. Parece asumirse que los
cambios deben partir de los blancos, o al menos de
la gente que está en la cima de la sociedad. La idea ge-
neral parece ser que sólo se debe apelar a la concien-
cia y buena voluntad de aquellos que son responsa-
bles de la injusticia en nuestra tierra y que una vez
que se han arrepentido de sus pecados y después de
alguna consulta con otros, introducirán las reformas
necesarias al sistema. ¿Por qué sino por esta visión los
dirigentes eclesiásticos conversan con PW Botha?

En el corazón de esta aproximación está la creencia
en la "conversión individual" en respuesta a las "de-
mandas moralizantes" para cambiar las estructuras de
las sociedad. Nunca ha sido así y nunca lo será. La
actual crisis, con toda su crueldad, brutalidad e
insensibilidad, es una clara prueba de la ineficacia de
años y años de "moralización" cristiana acerca de la
necesidad del amor. El problema que tratamos aquí
en Sudáfrica no es solamente un problema de culpa
personal; es un problema de injusticia estructural. La
gente sufre, es herida, asesinada y torturada cada día.
No podemos sentarnos a esperar que el opresor vea la
luz, de modo que el oprimido extienda sus manos y
ruegue por las migajas de algunas reformas. Sería
degradante y opresivo.
Ha habido algunas reformas y, sin duda, las seguirá
habiendo en un futuro cercano. Bien puede ser que
los llamados de la Iglesia a la conciencia de los blan-
cos haya contribuido marginalmente a la introduc-
ción de algunas de esas reformas, pero ¿pueden tales
reformas ser considerados cambios reales, como la in-
troducción de una justicia perdurable y verdadera?
Las reformas que parten de la cúpula nunca son satis-
factorias; rara vez van más allá de hacer aún más efec-
tiva, pero también más aceptable, la opresión. Si el
opresor alguna vez introduce reformas que puedan
conducir a un cambio real, ello se deberá a la fuerte
presión de los oprimidos. La justicia verdadera, la
justicia divina, demanda un cambio radical de estruc-
turas; esto sólo puede provenir desde abajo, de los
propios oprimidos. Dios hará el cambio a través de
los oprimidos como lo hizo a través de los hebreos
en Egipto. Dios no hace justicia a través de las refor-
mas introducidas por los faraones de este mundo.

¿Por qué entonces la "Teología de la Iglesia" apela
más a la cúpula que al pueblo que sufre? ¿Por qué
esta teología no demanda que el oprimido reivindi-
que sus derechos y luche contra sus opresores? ¿Por
qué no les dice que su deber es trabajar por la justi-
cia y cambiar las estructuras injustas? Tal vez la res-
puesta a estas preguntas es que los llamados desde
arriba en la Iglesia tienden muy fácilmente a ser lía-

mados a las élites de la sociedad. Se debe hacer un
llamado a la conciencia de aquellos que perpetúan
el sistema de injusticia. Pero el cambio real, la ver-
dadera justicia, sólo puede venir desde abajo, desde
el pueblo, la mayoría del cual es cristiano.

3.3 NO VIOLENCIA

La actitud de la "Teología de la Iglesia" acerca de la
no violencia, expresada como una condena indiscri-
minada a todo lo que es llamado violencia, no ha sido
solamente incapaz de controlar la violencia, sino que
ha sido, aunque inconscientemente, el principal
factor que ha contribuido a la reciente escalada de
violencia del Estado. Nuevamente aquí, una vez más,
la no violencia ha sido transformada en un principio
absoluto que se aplica a todo lo que alguien llama vio-
lencia, sin considerar quién la usa, de qué lado está
o qué propósito tiene. En nuestra situación esto es
simplemente contraproducente.
El problema de la Iglesia es la forma en que la pala-
bra violencia es usada en la propaganda del Estado.
El Estado y los Medios de Comunicación de Masas
han elegido llamar violencia a lo que alguna gente
hace en los barrios negros en su lucha por la libera-
ción, por ejemplo arrojar piedras, quemar vehículos y
edificios y a veces asesinar colaboradores del Estado.
Pero esto excluye lo estructural, institucional y la
violencia sin arrepentimiento del Estado y, específi-
camente, la violencia opresiva y descarnada de la po-
licía y el Ejército. Esto no es considerado violencia
y aun cuando éstas son conocidas como excesivas,
son llamadas "mala conducta" o incluso "atrocida-
des", pero nunca violencia. De este modo, la frase
"violencia en los barrios negros" significa lo que los
pobres hacen y no lo que la policía o el régimen de
segregación racial hace al pueblo. Si alguien llama a
la no violencia en tales circunstancias, aparece criti-
cando la resistencia del pueblo, mientras justifica o
al menos pasa por alto la violencia de la policía, del
Estado. Esta es la forma cómo la no violencia es en-
tendida, no sólo por el Estado y sus seguidores, sino
también por la gente que lucha por su propia liber-
tad. En nuestras circunstancias específicas, ésta es una
palabra capciosa.
Es cierto que las declaraciones y pronunciamientos de
la Iglesia también condenan la violencia de la policía.
Ellos dicen que condenan toda violencia. Pero ¿es le-
gítimo -especialmente en nuestras circunstancias-
usar la misma palabra como un manto condenatorio
para cubrir la rudeza y actividades represivas del Esta-
do, así como para los desesperados intentos de la
gente para defenderse? ¿No producen confusión tales
abstracciones y generalizaciones? ¿Cómo pueden los
actos de opresión, injusticia y dominación ser lo
mismo que los actos de resistencia y autodefensa?
¿Sería lo mismo describir como violencia tanto la
fuerza física usada por un violador como la fuerza fí-
sica usada por una mujer tratando de resistirse al vio-
lador?

8 evangelio y sociedad



Aún más, no hay bases en la Biblia o en nuestra tradi-
ción cristiana que nos permitan hacer tales generaliza-
ciones. A través de la Biblia, la palabra violencia es
usada para describirtodo lo hecho por un opresor mal-
vado (ej. Salmos 72: 12-14; Isaías 59: 1-8; Jr. 22: 13-
17; Am. 3: 9-10; 6:3; Mi. 2:2; 3-1-3; 6: 12). Nunca es
usada para describir las actividades de los ejércitos de
Israel cuando tratan de liberarse o resistir la agresión.
Cuando Jesús dice que debemos poner la otra mejilla,
nos está indicando que no debemos tomar venganza;
en realidad no nos está diciendo que no debemos de-
fendernos o defender a otros. Hay una extensa y con-
sistente tradición cristiana acerca del uso de la fuerza
física para defenderse a sí mismos de los agresores y
tiranos. En otras palabras, hay circunstancias en que
la fuerza física puede usarse; tales circunstancias son
muy restrictivas, solamente como un último recurso y
como el menor de dos males, o como lo dijo Bon-
hoeffer, "la menor de dos culpas". Pero no es verdad
que el uso de la fuerza física es siempre violencia y
que bajo ninguna circunstancia puede ser permisible.
Con esto no estamos aseverando que el uso de la fuer-
za física en cualquier época por la gente oprimida es
legítima, simplemente porque luchan por su libera-
ción. Ha habido casos de asesinatos y maltratos que
ningún cristiano aprobaría. Pero entonces nuestra
desaprobación está basada en un interés de genuina li-
beración y una convicción de que tales actos son inne-
cesarios, improductivos e injustificados y no porque
caen bajo una condena general de cualquier uso de la
fuerza física en cualquier circunstancia.
Finalmente, lo que hace extremadamente sospechosa
la no violencia profesada por la "Teología de la Igle-
sia" a los ojos de mucha gente, incluyéndonos, es el
tácito apoyo que muchos dirigentes eclesiásticos brin-
dan a la creciente militarización del Estado sudafrica-
no. ¿Cómo se puede condenar toda forma de violen-
cia y al mismo tiempo nombrar capellanes para un
ejército violento y opresivo? ¿Cómo puede condenar-
se toda violencia y al mismo tiempo permitir que jó-
venes blancos acepten su conscripción en las fuerzas
armadas? ¿Es porque las actividades de las fuerzas ar-
madas y policía son consideradas defensivas? Esto
conlleva una pregunta muy seria acerca de qué lado
los dirigentes eclesiásticos deberían estar: ¿Por qué
las actividades de los jóvenes en los barrios negros no
son consideradas defensivas?
En la práctica lo que uno llama violencia y lo que
llama autodefensa parece depender del lado en que
uno se encuentra. Llamar violencia a toda fuerza físi-
ca es tratar de ser neutral y rehusarse a hacer un juicio
acerca de lo que está bien o mal. El intento por per-
manecer neutral en este tipo de conflicto es inútil. La
neutralidad posibilita que la mantención del statu
quo de la opresión (y por tanto la violencia) continúe.
Es una forma de dar un apoyo tácito al opresor.

3.4 EL PROBLEMA FUNDAMENTAL

No es suficiente criticar la "Teología de la Iglesia",
debemos tratar también de comprenderla ¿Qué hay

detrás de los errores, malas interpretaciones e insufi-
ciencias de esta teología?
En primer lugar debemos señalar la carencia de un
análisis social. Hemos podido observar cómo la "Teo-
logía de la Iglesia" tiende a hacer uso de principios
absolutos como reconciliación, negociación, no vio-
lencia y solución pacífica, y las aplica indiscriminada
y acríticamente a todas las situaciones. Se hacen muy
pocos intentos para analizar lo que sucede realmente
en nuestra sociedad. No es posible hacer juicios mora-
les válidos de una sociedad sin entender previamente
a esa sociedad. El análisis del régimen de segregación
racial que hace la "Teología de la Iglesia" es inadecua-
do. La presente crisis ha dejado actualmente muy
claro que los esfuerzos de los dirigentes eclesiásticos
por promover vías efectivas y prácticas para cambiar
nuestra sociedad han fracasado. Este fracaso es debi-
do en no poca medida al hecho de que la "Teología
de la Iglesia" no ha desarrollado un análisis social ló-
gico que la capacite para entender los mecanismos de
injusticia y opresión.
Estrechamente ligado a esto está la carencia de una
adecuada comprensión, en la "Teología de la Iglesia",
de la política y estrategia política. El cambio de es-
tructura de una sociedad es fundamentalmente un
asunto político, que requiere de una estrategia políti-
ca basada en un claro análisis social o político. La
Iglesia tiene que dirigirse a estas estrategias y al análi-
sis en que están basados. Es en esta situación política
que la Iglesia tiene que evangelizar. No como una so-
lución alternativa a nuestros problemas, como si el
Evangelio nos proveyera una solución no-política a
los problemas políticos. No hay una solución espe-
cíficamente cristiana. Habrá una forma cristiana de
aproximarse a las soluciones políticas, un espíritu,
motivación y actitud cristianos. Pero no hay forma de
ignorar la política y las estrategias políticas.
Pero aún no hemos apuntado al problema fundamen-
tal. ¿Por qué la "Teología de la Iglesia" no ha de-
sarrollado un análisis social? ¿Por qué tiene ella una
comprensión inadecuada de la necesidad de estrate-
gias políticas? ¿Por qué hace de la neutralidad y de la
apatía una virtud?
La respuesta debe buscarse en el tipo de fe y espiri-
tualidad que ha determinado la vida de la Iglesia por
siglos. Como todos sabemos, la espiritualidad ha ten-
dido a ser un asunto de la otra vida que tiene muy
poco, por no decir nada, que ver con los asuntos de
este mundo. Las cuestiones sociales y políticas eran
vistas como asuntos mundanos que no tienen relación

con la preocupación espiritual de la Iglesia. Más aún,
la espiritualidad también ha sido entendida como pu-
ramente privada e individualista. Los asuntos públicos
y los problemas sociales se entendían como más allá
de la esfera de la espiritualidad. Finalmente, la espiri-
tualidad que heredamos tiende a esperar que Dios in-
tervenga a su debido tiempo para corregir lo que está
mal en el mundo. Esto deja muy poco que hacer a los
seres humanos, excepto orar por la intervención de
Dios.

evangelio y sociedad 9



Es precisamente este tipo de espiritualidad el que,
cuando es confrontado con la actual crisis en Sud-
áfrica, deja a tantos cristianos y líderes de iglesias en
un estado cercano a la parálisis.
De más está decir que este tipo de fe y espiritualidad
no tiene bases bíblicas. La Biblia no separa a la perso-
na humana del mundo en el cual ella vive, no separa
lo individual de lo social, o la vida privada de la vida
pública. Dios redime a la totalidad de la persona
como parte de la totalidad de la creación (Romanos
8:18-24). Una verdadera espiritualidad bíblica penetra-
ría cada aspecto de la existencia humana y no exclui-
ría nada de la voluntad redentora de Dios. La fe bíbli-
ca es proféticamente relevante a todo lo que sucede
en este mundo.

CAPITULO CUARTO

HACIA UNA TEOLOGIA PROFETICA

Nuestro actual Kairós demanda de los cristianos una
respuesta bíblica, espiritual, pastoral y, sobre todo,
profética. No basta en estas circunstancias repetir
principios cristianos generalizados. Necesitamos una
respuesta valiente e incisiva que sea profética, porque
habla de las circunstancias particulares de esta crisis,
una respuesta que no dé la impresión de marginarse,
sino que claramente y sin ambigüedades tome una
posición.

4.1 ANALISIS SOCIAL
La primera tarea de una teología profética para nues-
tros tiempos debería ser un intento de análisis social o
lo que Jesús llamó "leyendo los signos de los tiempos"
(Mt. 16:3) o "interpretando este Kairds" (Lc. 12:56).
No es posible hacer esto en detalle en este documen-
to, pero debemos al menos comenzar con los linea-
mientos amplios de un análisis del conflicto en que
nos encontramos.
Sería muy incorrecto ver el actual conflicto simple-
mente como un conflicto racial. El componente racial
existe, pero no se trata de dos razas o naciones iguales,
cada cual con sus propios egoístas intereses de grupo.
La situación que nos preocupa es una situación de
opresión. El conflicto es entre opresores y oprimidos.
El conflicto es entre dos causas o intereses irreconci-
liables, una de las cuales es justa y la otra injusta.
Por otro lado, están los intereses de aquellos que se
benefician del statu quo y están determinados a man-
tenerlo a cualquier costo, aun al costo de millones de
vidas. Es de su interés introducir algunas reformas de
modo de asegurarse que el sistema no sea cambiado
radicalmente y que puedan continuar beneficiándose
de él, como lo han hecho en el pasado. Ellos se bene-
fician del sistema porque éste les favorece y les permi-
te acumular grandes riquezas y mantener un excepcio-

nalmente alto estándar de vida. Y ellos quieren asegu-
rarse que el sistema permanezca inalterado, aun si se
requieren algunos ajustes.
De otro lado están aquellos que no obtienen beneficio
alguno del sistema. Ellos son tratados como meras
unidades de fuerza de trabajo, se les paga sueldos de
hambre, separados de sus familias por el trabajo mi-
gratorio, removidos como ganado y arrojados en áreas
residenciales segregadas, no tienen voz en el sistema y
se espera que estén agradecidos por las concesiones
que como migajas se les ofrece. No es de su interés
permitir que el sistema continúe, aun bajo alguna
forma "reformada" o "revisada". Ya no están dis-
puestos a ser golpeados, oprimidos y explotados.
Están determinados a cambiar radicalmente el sistema
de modo que éste no continúe privilegiando a unos
pocos. Están dispuestos a hacerlo aun a costa de sus
propias vidas. Lo que ellos quieren es justicia para
todos.
Esta es nuestra situación de guerra civil o revolución.
Un bando está decidido a mantener el sistema a toda
costa y el otro está decidido a cambiarlo. Hay dos
proyectos en conflicto y ninguna negociación es posi-
ble. 0 tenemos justicia plena e igual para todos o no
la tenemos.
La Biblia tiene mucho que decir acerca de este tipo de
conflictos, acerca de un mundo que está dividido
entre opresores y oprimidos.

4.2 LA OPRESION EN LA BIBLIA

Cuando buscamos en la Biblia un mensaje acerca de la
opresión, descubrimos, como otros a través del
mundo lo están descubriendo, que la opresión es el
tema central que atraviesa el Antiguo y Nuevo Testa-
mento. Los estudiosos de la Biblia, que se han toma-
do el trabajo de estudiar el tema de la opresión en la
Biblia, han descubierto que hay por lo menos veinte
palabras raíces en hebreo para describir la opresión.
Como dice un autor, la opresión es "una categoría es-
tructural básica en la teología bíblica (TD Hanks,
"God so laved the Third World", Orbis 1983, p. 4).
Más aún, la descripción de opresión en la Biblia es
concreta y vívida. La Biblia describe la opresión como
la experiencia de ser aplastado, degradado, humillado,
explotado, empobrecido, defraudado, engaiñado y es-
clavizado. Y los opresores son descritos como crueles,
despiadados, arrogantes, insaciables, violentos y tirá-
nicos y como el enemigo. Tales descripciones sólo
pudieron haber sido escritas originalmente por gente
que tuvo una larga y dolorosa experiencia en lo que
significa ser oprimidos. Y por cierto, cerca del noven-
ta por ciento de la historia de los judíos y luego los
cristianos, cuya historia se cuenta en la Biblia, es una
historia de opresión nacional o internacional. Israel
como nación fue construida sobre la dolorosa expe-
riencia de opresión y represión como esclavos en
Egipto. Pero lo que hizo toda la diferencia para este
grupo particular de gente oprimida fue la revelación
de Jahvé. Dios se reveló a sí mismo como Jahvé, el

10 evangelio y sociedad



que tiene compasión de aquellos que sufren y que
los libera de sus opresores.

He visto la aflicción de mi pueblo en Egipto y he
escuchado su clamor en presencia de sus opresores,
pues ya conozco sus sufrimientos. He bajado para
liberarle de la mano de los egipcios...
El clamor de los hijos de Israel ha llegado hasta mí
y he visto además la opresión con que los egipcios
nos oprimen (Ex. 3: 7-9).

A través de la Biblia, Dios aparece como el libertador
del oprimido. El no es neutral. El no intenta reconci-
liar a Moisés y al Faraón, a reconciliar los esclavos he-
breos con los opresores egipcios o a reconciliar al pue-
blo judío con ninguno de sus sucesivos opresores. La
opresión es pecado y no puede negociarse con ella,
debe ser eliminada. Dios se pone del lado del oprimi-
do. Como leemos en Salmos 103:6 "Dios que hace lo
correcto está siempre del lado del oprimido".
Tampoco esta identificación con el oprimido es sólo
un tema del Antiguo Testamento. Cuando Jesús se
levantó en la Sinagoga de Nazaret para anunciar su
misión, utilizó las palabras de Isaías.

El espíritu del Señor está sobre m, porque me ha
ungido para anunciar a los pobres la Buena Nueva,
me ha enviado a proclamar la liberación de los cau-
tivos y la vista a los ciegos, para dar libertad a los
oprimidos y proclamar el afo de gracia del Señlor
(Lc. 4: 18-19).

No puede haber duda que Jesús se identifica aquí con
la causa del pobre y el oprimido. Jesús se identifica
con sus intereses. No es que El no se preocupe del
rico y del opresor. Les llama al arrepentimiento. Los
cristianos oprimidos de Sudáfrica hace mucho que
saben que ellos están unidos a Cristo en sus sufrimien-
tos. Por su propio sufrimiento y su muerte en la cruz.
El fue una víctima de la opresión y la violencia. El
está con nosotros en nuestra opresión.

4.3 LA TIRANIA EN LATRADICION CRISTIANA

Existe una larga tradición cristiana en relación a la
opresión, pero el término que se ha usado más fre-

cuentemente para describir esta forma particular de

maldad es la palabra "tiranía". De acuerdo a la tradi-
ción, una vez que queda establecido sin lugar a dudas
que un gobernante en particular es un tirano o que un

régimen en particular es tiránico, pierde el derecho
moral a gobernar y el pueblo adquiere el derecho a
resistir y a encontrar los medios para proteger sus pro-

pios intereses contra la injusticia y la opresión. En

otras palabras, un régimen tiránico no tiene legitimi-
dad moral.
Puede ser un gobierno de facto y puede aun ser reco-
nocido por otros gobiernos y por tanto ser un gobier-
no de iure o legal. Pero si es un gobierno tiránico
desde un punto de vista moral y teológico es ilegítimo.
En la tradición cristiana existen algunas diferencias de

opinión acerca de los medios que podrían ser utiliza-
dos para remover a un tirano, pero no ha habido duda

acerca de nuestro deber cristiano de negarse a coope-
rar con la tiranía y hacer cuanto sea posible por elimi-
narla.
Por supuesto una cuestión clave es la definición de
tirano. ¿En qué punto un gobierno se convierte en un
régimen tiránico?
La definición latina tradicional de un tirano es Hostis
boni communis -un enemigo del bien común. El pro-
pósito de todo gobierno es la promoción de lo que se
ha llamado el bien común del pueblo gobernado. Pro-
mover el bien común es gobernar en el interés y para
el beneficio de todo el pueblo. Muchos gobiernos fra-
casan en este propósito a veces. Podría haber tal o
cual injusticia cometida contra algunas personas y
tales situaciones tienen que ser criticadas. Pero los
actos ocasionales de injusticia no convierten a un go-
bierno en enemigo del pueblo, en un tirano.
Para que un gobierno sea enemigo del pueblo tendría
que ser hostil al interés común, y serlo por principio.
Tal gobierno estaría actuando contra el interés del
pueblo como un todo y permanentemente. Esto sería
muy claro en aquellos casos en que la política de un
gobierno es hostil al bien común y desde el gobierno
tiene un mandato de gobernar en interés de una mino-
ría en vez del interés de toda la gente. Tal gobierno
sería por principio irreformable. Cualquier reforma
que pudiera introducirse no sería diseñada para
servir el bien común sino para servir los intereses de la
minoría a quien tal gobierno representa.
Un régimen tiránico no puede continuar gobernando
por largo tiempo sin hacerse más y más violento. A
medida que la mayoría del pueblo comienza a exigir
sus derechos y a presionar al tirano, también el tirano
echará mano cada vez más a formas desesperadas,
crueles y groseras de tiranía y represión. El reino de
un tirano siempre termina en un reino de terror. Es
inevitable, porque desde el comienzo, el tirano es un
enemigo del bien común.
Lo que queremos decir cuando mencionamos las pala-
bras tirano o régimen tiránico puede ser muy bien
resumido en las palabras de un conocido teólogo
moral: "Un régimen que es abiertamente enemigo del
pueblo y que viola permanentemente y de manera
grosera el bien común" (B. Haring, "The Law of
Christ", Vol. 3, p. 150).
Esto nos deja con la pregunta acerca de si el gobierno
actual de Sudáfrica es tiránico o no. No puede haber
duda acerca de lo que la mayoría del pueblo de Sud-
áfrica piensa. Para ellos el régimen de segregación
racial es enemigo del pueblo y es exactamente como
ellos lo llaman: el enemigo. En la actual crisis, más
que nunca antes el régimen ha perdido la legitimidad
que alguna vez pudo tener a los ojos del pueblo.
¿Está el pueblo equivocado o en lo correcto?
El régimen de segregación racial es un sistema en el
cual un régimen de minoría, elegido por una peque-
ña parte de la población, ha recibido el mandato ex-
plícito de gobernar en el interés y para el beneficio
de la comunidad blanca. Tal mandato o política es,
por definición, hostil al bien común de todo el

evangalio y sociedad 11



pueblo. En efecto, debido a que trata de gobernar
en el interés exclusivo de los blancos y no en el inte-
rés de todos, termina gobernando en una forma que
ni siquiera es en el interés de esos mismos blancos.
Se transforma en enemigo de toda la gente. Un tirano.
Un régimen totalitario. Un reino de terror.
Esto también significa que el régimen de segregación
racial de minoría es irreformable. No podemos espe-
rar que este régimen experimente una conversión o
cambio de corazón y abandone totalmente la polí-
tica segregacionista. No tiene mandato de sus electo-
res para hacer eso. Cualquier reforma o ajuste que
pudiera hacer tendría que ser hecha para servir los
intereses de aquellos que lo eligieron. Algunos miem-
bros individuales del gobierno podrán experimentar
una conversión y arrepentimiento real, pero si lo hi-
cieran simplemente tendrán que abandonar un régi-
men que fue elegido y puesto en el pode¡ precisamen-
te para implementar la segregación racial.
Y es por esto que hemos llegado a la actual impasse.
A medida que la mayoría oprimida insiste y presiona
cada vez más sobre el tirano, por medio de boicot,
huelgas, levantamientos, y aún lucha armada, cada vez
más tiránico se hace el régimen. Por un lado usará me-
didas represivas: detenciones, juicios, asesinatos, tor-
turas, prohibiciones, propagandas, estados de emer-
gencia y otros métodos desesperados y tiránicos. Por
otro lado introducirá reformas que siempre serán ina-
ceptables para la mayoría, porque todas sus reformas
deben asegurar que la minoría blanca retenga el
poder.
Un régimen que es por principio el enemigo del pue-
blo, no puede súbitamente comenzar a gobernar en el
interés de todo el pueblo. Sólo puede ser reemplazado
por un régimen elegido por la mayoría del pueblo con
un mandato explícito de gobernar en el interés de
todos.
Un régimen que se ha transformado en el enemigo del
pueblo se ha constituido, por lo tanto, en el enemigo
de Dios. Las personas han sido hechas a imagen y
semejanza de Dios y lo que hagamos al más pequeño
de ellos lo hacemos a Dios (Mt. 25: 45-49).
Decir que el Estado o el régimen es el enemigo de
Dios no es decir que todos aquellos que apoyan al sis-
tema están conscientes de ello. Como un todo, ellos
simplemente no saben lo que hacen. Mucha gente
está enceguecida por la propaganda del régimen. Ellos
están a menudo ignorantes de las consecuencias de
su actitud. Sin embargo, tal ceguera no hace al Estado
menos tiránico o menos enemigo del pueblo de Dios.
Por otro lado, el hecho de que el Estado sea tiránico y
enemigo de Dios, no es una excusa para el odio.
Como cristianos, somos llamados a amar a nuestros
enemigos (Mt. 5: 44). No se nos dice que no debería-
mos o no tengamos enemigos, o que no debiéramos
identificar los regímenes tiránicos como enemigos.
Sino que, habiendo identificado a nuestros enemigos,
debemos amarlos. No siempre es fácil. Pero también
debemos recordar que el mayor gesto de amor que
podemos hacer por el oprimido y por los enemigos

que nos oprimen es eliminar la opresión, remover a
los tiranos del poder y establecer un gobierno justo
para el bien común de toda la gente.

4.4 UN MENSAJE DE ESPERANZA

En el corazón del Evangelio de Jesucristo y en el
centro mismo de toda profecía verdadera hay un
mensaje de esperanza. Nada podría ser más relevante
y más necesario en este momento de crisis en Sud-
áfrica que un mensaje cristiano de esperanza.
Jesús nos ha enseñado a hablar de esta esperanza
como el Reino de Dios que viene. Creemos que Dios
obra en nuestro mundo transformando las situaciones
de desesperanza y el mal en bien de modo "que venga
su reino" y se haga "su voluntad en la tierra como en
el cielo". Creemos que la bondad, la justicia y el amor
finalmente triunfarán y que ni la tiranía ni la opresión
durarán para siempre. Algún día "todas las lágrimas
serán secadas" (Apocalipsis 7: 17; 21:4) y "el cordero
pastará junto al león" (Isaías 11:6). La verdadera paz
y la verdadera reconciliación no son sólo deseables,
están aseguradas y garantizadas. Esta es nuestra fe y
nuestra esperanza.
¿Por qué razón este poderoso mensaje de esperanza
no ha sido destacado en la "Teología de la Iglesia" en
las declaraciones y pronunciamientos de los líderes de
4glesia?¿Se debe acaso a que ellos se han estado diri-
giendo al opresor en vez del oprimido? ¿Se debe a
que ellos no quieren estimular al oprimido a que
tenga demasiada esperanza?
A medida que la crisis se profundiza día a día tanto el
opresor como el oprimido pueden legítimamente
exigir de las Iglesias un mensaje de esperanza. La gran
mayoría del pueblo oprimido en Sudáfrica y especial-
mente la juventud tienen esperanza. Ellos actúan va-
liente y temerariamente porque están seguros en su
esperanza que la liberación llegará.
A menudo sus cuerpos son destruidos, pero nada
puede destruir su espíritu. Pero la esperanza necesita
ser confirmada. La esperanza necesita ser mantenida
y fortalecida. La esperanza necesita ser irradiada. El
pueblo necesita escuchar una y otra vez que Dios está
con ellos.
Por otro lado, el opresor y aquellos que creen la pro-
paganda del opresor están desesperadamente atemori-
zados. Se les debe dar a conocer los diabólicos males
del actual sistema y deben ser llamados a arrepenti-
miento, pero también debe dárseles algo por qué
tener esperanza. En el presente, ellos tienen falsas es-
peranzas. Esperan mantener el statu quo y sus privi-
legios especiales, tal vez con algunos ajustes, y ellos
temen cualquier alternativa real. Pero hay mucho más
por qué tener esperanza y muy poco por qué temer.
¿Puede el mensaje cristiano de esperanza no ayudarles
en esta materia?
Hay esperanza. Hay esperanza para todos nosotros.
Pero el camino a esa esperanza será difícil y doloroso.
El conflicto y la lucha se intensificarán en los meses
y años que vienen porque no hay otra forma de remo-

12 evangelio y sociedad



ver la injusticia y la opresión. Pero Dios está con
nosotros. Sólo podemos aprender a ser instrumentos
de su paz aún hasta la muerte. Debemos participar en
la cruz de Cristo. Si queremos tener la esperanza de
participar en su resurrección.

CAPITULO CINCO

DESAFIO A LA ACCION

5.1 DIOS ESTA DE PARTE DEL OPRIMIDO

Decir que la Iglesia debe inequívoca y consistente-
mente ponerse del lado del pobre y oprimido, es pasar
por alto el hecho de que la mayoría de los cristianos
en Sudáfrica ya lo han hecho así. La mayor parte de
la Iglesia en Sudáfrica es pobre y oprimida. Obvia-
mente no se puede dar por hecho que todo oprimido
ha abrazado su propia causa y está luchando por su
propia liberación. Ni puede asumirse que todos los
cristianos oprimidos están completamente conscien-
tes del hecho de que su causa es la causa de Dios. Sin
embargo, es verdad que la Iglesia ya está al lado de
los oprimidos porque es allí donde la mayoría de sus
miembros se encuentran. Este hecho necesita ser
apropiado y confirmado por la Iglesia como un todo.
Al comienzo de este documento se señaló que la pre-
sente crisis ha dejado al descubierto las divisiones de
la Iglesia. Tenemos una Iglesia dividida, precisamente,
porque no todos los miembros se han alineado contra
la opresión. En otras palabras, no todos los cristianos
se han unido a Dios, "quien siempre está al lado del
oprimido" (Salmos 103:6). Hasta donde la presente
crisis se refiere, hay un solo camino para la unidad de
la Iglesia y éste es que aquellos cristianos que están al
lado del opresor o son indiferentes se unan en la fe y
acción con aquellos que están oprimidos. La unidad y
reconciliación dentro de la misma Iglesia sólo es posi-
ble en torno a Dios y Jesucristo, quienes se encuen-
tran de lado del pobre y oprimido.
Si esto es lo que la Iglesia debe llegar a ser, si esto es
lo que la Iglesia como un todo debe tener como pro-
yecto, ¿cómo entonces debemos traducirlo en una
acción concreta y efectiva?

5.2 LA PARTICIPACION EN LA LUCHA

Los cristianos, si no lo están haciendo así aún, deben
simplemente participar en la lucha por la liberación y
por una sociedad justa. Las campañas del pueblo,
desde los boicots de consumo hasta las huelgas, nece-
sitan ser apoyadas y estimuladas por la Iglesia. A
veces será necesaria la crítica, pero también serán ne-
cesarios estímulo y apoyo. En otras palabras, la pre-
sente crisis desafía a la Iglesia como un todo a ir más
allá de un mero ministerio ambulatorio a un ministe-
rio de compromiso y participación.

5.3 TRANSFORMANDO LAS ACTIVIDADES
DE LA IGLESIA

La Iglesia tiene sus propias actividades específicas,
servicios dominicales, comuniones, bautismos, escue-
las dominicales, funerales, etc. También tiene su ma-
nera específica de expresar su fe y su responsabilidad,
por ejemplo en la forma de confesiones de fe. Todas
estas actividades deben ser reformuladas para ser más
plenamente consistentes con una fe profética relacio-
nada al Ka¡rós que Dios nos ofrece hoy. Las fuerzas
del mal de las cuales hablamos en el bautismo deben
ser identificadas. Sabemos lo que son las fuerzas del
mal en Sudáfrica hoy. La unidad y el compartir que
profesamos en nuestros servicios de comunión o misas
deben ser especificados. Es la solidaridad del pueblo
invitando a todos a unirse en la lucha por la paz de
Dios en Sudáfrica. El arrepentimiento que predica-
mos debe ser identificado. Es el arrepentimiento por
nuestra parte de culpa en el sufrimiento y la opre-
sión de nuestro país.
Gran parte de lo que hacemos en nuestros servicios en
la Iglesia ha perdido su relevancia para el pobre y
oprimido.
Nuestros servicios y sacramentos se han vuelto apro-
piados para servir la necesidad de confort y seguridad
del individuo. Ahora estas mismas actividades deben
ser re-apropiadas para servir las necesidades religiosas
reales de todo el pueblo y para impulsar la misión li-
beradora de Dios y la Iglesia en el mundo.

5.4 CAMPAÑAS ESPECIALES

Por sobre sus actividades regulares, la Iglesia necesita
tener programas, proyectos y campañas especiales,
debido a las necesidades especiales de la lucha de libe-
ración en Sudáfrica hoy. Pero hay que ser muy cuida-
dosos en esto. La Iglesia debe evitar transformarse en
una "Tercera fuerza", una fuerza entre el opresor y el
oprimido. Los programas y campañas de la Iglesia no
deben explicar lo que las organizaciones populares ya
están haciendo; aún más seriamente, la Iglesia no debe
confundir la situación teniendo programas contrarios
a la movilización de las organizaciones políticas que
representan verdaderamente los agravios y demandas
del pueblo. La consulta, coordinación y cooperación
será siempre necesaria. Todos tenemos las mismas
metas, aún si tenemos diferencias acerca del significa-
do final de la razón de nuestra movilización.

5.5 DESOBEDIENCIA CIVIL

Una vez que se ha establecido que el actual régimen
no tiene legitimidad moral y es efectivamente un ré-
gimen tiránico, hay ciertas conclusiones importantes
para la Iglesia y sus actividades. En primer lugar, la
Iglesia no puede colaborar con la tiranía, no puede o
no debería hacer nada que parezca dar legitimidad a
un régimen moralmente ilegítimo. Segundo, la Igle-
sia no sólo debería orar por un cambio de gobierno,
debería también movilizar a sus miembros en cada

evangelio y sociedad 13



56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.
87.
88.
89.
90.
91.
92.
93.
94.
95.
96.
97.
98.
99.

100.
101.
102.
103.
104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
111.

Rey. Kenosi Mofokeng
Dr. K.E. Mgojo
Fr. S. Mkhatshwa
Mr. Peter Moll
Fr. M.S.L. Monjane
Dr. M. Motlhabi
Rey. M. Mpumlwana
Dr. B. Naude
Dra. Margaret Nash
Sis. B. Ncube
Pastor Z. Nertuch
Rey. H. Ngada
Fr. S. Ntwasa
Rey. T.W. Ntongana
Dr. A. Nolan
Mr. R. Nunes
Rey. M. Nyawo
Fr. R. O'Rouke
Rey. C. Onthong
Rey. T. Pearce
Rey. G.B. Peter
Ms. Debora Petta
Mr. R.E. Phillips
Rey. Robin Peterson
Mr. V.P. Peterson
Ms. Heather Peterson
Canon G. Quintan
Rev. C. Sampson
Fr. L. Sebidi
Prof. G. Setiloane
Rey. J.N. Silwayana
Rey. A.L. Smith
Rev. Z. Somana
Fr. Thami Tana
Mr. S. Thaver
Mr. B. Theron
Rey. M. Tisani
Rey. S. Titus
Fr. B. Tlhagale
Rey. M. Tsele
Rey. J. Tshawane
Rey. Van Den Heever
Mr. K. Vermeulen
Dr. C. Villa-Vicencio
Rev. A. Visagie
Rey. H. Visser
Rey. M.R. Withi
Dr. C.A. Wanamaker
Rey. M.¡. Weeder
Rey. D. White
Ms. J. Williams
Rey. B. Witbool
Fr. A. Winston
Mr. R.G. Wortley
Rey. B.B. Finca
Rey. Z. Mokhoebo

16 evangelio y sociedad

iglesia Bautista Nacional
Iglesia Metodista
Iglesia Católica Romana
Iglesia Congregacionalista Unida
Anglicana
Iglesia Católica Romana
Iglesia de la Orden de Etiopía
Iglesia N.G.
Anglicana
Iglesia Católica Romana
Iglesia Luterana
Unión de Creyentes en Cristo Independiente
Anglicana
Iglesia Metodista Apostólica de S.A.
Iglesia Católica Romana
Iglesia Católica Romana
Iglesia Evangélica Presbiteriana
Iglesia Católica Romana
Anglicana
Anglicana
Iglesia Reformada en Africa
Iglesia Congregacionalista Unida
Anglicana
Iglesia Congregacionalista Unida
Anglicana
Iglesia Congregacionalista Unida
Anglicana
Anglicana
Iglesia Católica Romana
Iglesia Católica Romana
Iglesia Metodista
Anglicana
Iglesia Metodista
Iglesia Católica Romana
Iglesia Reformada en Africa
Iglesia Congregacionalista Unida
Iglesia Anglicana
Iglesia Congregacionalista Unida
Iglesia Católica Romana
Iglesia Luterana
Iglesia Evangélica Presbiteriana
Iglesia Misionera
Iglesia Metodista
Iglesia Metodista
Misión Iglesia Reformada Holandesa
Iglesia Misionera
Iglesia Metodista
Iglesia Congregacionalista Unida
Anglicana
Anglicana
Anglicana
Anglicana
Iglesia Católica Romana
Iglesia Anglicana
Iglesia Presbiteriana Reformada
Iglesia N.G.


